para la difusién mediatica de contenidos
relacionados con Pueblos indigenas




MANUAL DE BUENAS PRACTICAS

para la difusion mediatica de contenidos
relacionados con Pueblos Indigenas






MANUAL DE BUENAS PRACTICAS

para la difusion mediatica de contenidos
relacionados con Pueblos Indigenas

Comisién Nacional de Comunicacién de los Pueblos Indigenas
CONCIP-MPC

Organizacion Nacional Indigena de Colombia -ONIC
Organizacion de los Pueblos de la Amazonia Colombiana -OPIAC
Confederacion Indigena Tayrona -CIT
Autoridades Indigenas de Colombia AICO por la Pacha Mama
Autoridades Tradicionales Indigenas de Colombia -Gobierno Mayor



Comision Nacional de Comunicacion de los
Pueblos Indigenas - CONCIP

Comisionados

Alvaro Piranga Cruz, ONIC

Harold Rincén Ipuchima, OPIAC

Amado Villafafia Chaparro, CIT

José Fuelpaz Guama, AICO por la Pacha Mama
Angel Jacanamejoy, Gobierno Mayor

Nelly Kuiru Castro, Macro Amazonas ONIC
Rigoberto Wilches, Macro Centro ONIC
Hector Quiteve, Macro Orinoquia ONIC

Silsa Matilde Arias Martinez, Macro Norte ONIC
Rubiel Lis Velasco, CRIC

Fredy Usnas Dicue, CRIHU

Maira Alejadra Jayariyu, Choco

Celmira Lugo Salgado, OIA

Jonathan Nastacuas, UNIPA

Nat Nat Iguaran Fajardo, YANAMA

Dora Muiioz Altillo, RED AMCIC

Dinamizadores

Marbel Vanegas Jusayu, ONIC

Monaya Gonzalez Rodriguez, OPIAC

Pablo Mora Calderén, CIT

Julio Cesar Erazo Cruz, AICO por la Pacha Mama
Santiago Martinez, Gobierno Mayor

Secretaria Técnica Indigena
Silsa Matilde Arias Martinez

Consenso Social MinTIC
Juan Carlos Pulido

Editor
Pablo Mora Calder6n

Colaboradores

German Rey

Juan Carlos Garzon Barreto
Maria Paula Betancourt

Coordinacion editorial
Rosaura Villanueva Espitia

Correccion de estilo
Clara Lopez Gomez

Diseiio y diagramacion
Armadillo Editores

Impresion
A&M La Imprenta

© Comision Nacional de Comunicacion de los
Pueblos Indigenas, CONCIP-MPC

ISBN 978-958-8430-46-1

Impreso en Bogota, Colombia

2020

Con el apoyo de

Ministerio de Cultura
Direccion de Comunicaciones

S La cultura i
@ es de todos Rlachitis

Ministerio de Tecnologias de la
Informacién y las Comunicaciones
Consenso Social

f == El futuro digital :
@ es daltodos. RIDIIC

Agradecimientos
Maria Paula Martinez
Angie Forero
Esmeralda Ortiz
Natalia Paez
Alejandro Plata



CONTENIDO

I
ANTECEDENTES Y CONTEXTO

Presentacion

Breve contexto histdrico

Hacia el reconocimiento de los Pueblos Indigenas como sujetos politicos
Los derechos indigenas a la comunicacion propia

Demografia y poblacién indigena en Colombia

Algunos conceptos indigenas relacionados con la comunicaciéon
Bibliografia minima

II
LA AUTORREGULACION COMO LA BUENA PRACTICA

Introduccién

El tejido conceptual de los medios

Operaciones de sentido que intervienen en el discurso informativo

La representacion mediética de los Pueblos Indigenas
Autorreconocimiento y creacion de contenidos de los Pueblos Indigenas
La responsabilidad, la otra cara de la libertad

13
15
17
19
21
22
25

29
31
33
34
35
35



111
30 BUENAS PRACTICAS PARA UN PERIODISMO DE CALIDAD
SOBRE LOS PUEBLOS INDIGENAS DE COLOMBIA

1| RACISMO
Recomendaciones para evitar el racismo

2| EXOTIZACION Y MISERABILIZACION
Recomendaciones para evitar la exotizacion y la miserabilizacién

3| ESTEREOTIPACION
Recomendaciones para evitar los estereotipos

4| LEY DE ORIGEN, DERECHO PROPIO O DERECHO MAYOR
Recomendaciones para una comprension del Derecho Propio de
los Pueblos Indigenas

5| SISTEMA JURIDICO
Recomendaciones sobre procesos judiciales

6| TERRITORIO
Recomendaciones para cubrir temas de territorialidad indigena

7| COSMOVISION, CREENCIAS Y VIDA SIMBOLICA
Recomendaciones para cubrir la cosmovision de los Pueblos Indigenas

8| DERECHO A LA IMAGEN
Recomendaciones sobre la autorrepresentacion indigena en los medios

9| DIVERSIDAD Y SINGULARIDAD
Recomendaciones para tratar la diversidad cultural indigena

10| INTERCULTURALIDAD
Recomendaciones para construir relaciones interculturales

11| AUTONOMIA INDIGENA
Recomendaciones para respetar la autonomia indigena

12| DERECHOS HUMANOS
Recomendaciones sobre los derechos humanos de los Pueblos Indigenas

13| ESTIGMATIZACION Y DISCRIMINACION
Recomendaciones para evitar la estigmatizacion y la discriminacion

14| PLURALIDAD DE LENGUAS
Recomendaciones sobre pluralidad de lenguas

15| PROYECTOS POLITICOS
Recomendaciones para cubrir los proyectos politicos de los Pueblos Indigenas

40
41

42
43

44
45

46

47

48
49

50
51

52
53

54
55

56
57

58
59

60
61

62
63

64
65

66
67

68
69



16| MEMORIA Y REPRODUCCION CULTURAL
Recomendaciones sobre la memoria cultural de los Pueblos Indigenas

17| RELACION CON LA SOCIEDAD
Recomendaciones sobre la relacion social de los Pueblos Indigenas

18| LA DIVERSIDAD DE LA AGENDA
Recomendaciones para construir agendas informativas

19| LA PLURALIDAD DE LAS FUENTES
Recomendaciones para incorporar fuentes indigenas

20| LA CONSTRUCCION DEL CONTEXTO
Recomendacion para la construccion de contextos

21| EL PANORAMA DE LOS GENEROS
Recomendacién sobre los géneros

22| EL RIGOR Y LA PRECISION
23| AUTORREFERENCIALIDAD DE LOS MEDIOS

Recomendaciones para ampliar la oferta de contenidos sobre los Pueblos Indigenas

24| OMISION, EUFEMINIZACION O INVISIBILIZACION
Recomendaciones para evitar la invisibilizacion de los Pueblos indigenas

25| SEGREGACION O EXCLUSION
Recomendacion para evitar la indiferenciacion de los Pueblos Indigenas

26| VICTIMIZACION
Recomendacion para evitar la victimizacién de los Pueblos Indigenas

27| CRIMINALIZACION
Recomendaciones para evitar la criminalizacion de los Pueblos Indigenas

28| DEFENSA Y REVALORIZACION
Recomendacion para revalorizar a los Pueblos Indigenas

29| ARCAIZACION
Recomendacion para evitar la arcaizacion

30| COSIFICACION
Recomendacidn prictica para evitar la cosificacion

Bibliografia

70
71

72
73

76
77

78
79

80
81

82
83

84
84

86
87

88
89

90
91

92
93

94
95

96
97

98
99

100






I

ANTECEDENTES Y CONTEXTO

L]

5| 5]

0]
0]

L]







Presentacion

Este Manual hace parte de un conjunto de documentos elaborados en 2018, durante el
primer afo de la implementacion de la Politica Publica de Comunicacién Indigena y,
con ella, del Plan de Television Indigena Unificado. Contribuye al propoésito de generar
garantias y acciones afirmativas para la producciéon de contenidos audiovisuales
indigenas y su acceso al sistema de medios publicos y privados.

El documento es una iniciativa de la Comisiéon Nacional de Comunicacion de los
Pueblos Indigenas (CONCIP) de la Mesa Permanente de Concertacion con los Pueblos
y Organizaciones Indigenas (MPC)', financiada en 2018 por la Autoridad Nacional de
Television (ANTV), hoy desaparecida. El trabajo de conceptualizacion y redaccion le
fue encomendado al profesor German Rey? y cont6 con el direccionamiento de los
integrantes de la mesa politica y técnica de la CONCIP, coordinados por Silsa Matilde
Arias, secretaria técnica, y por Pablo Mora Calderdn, asesor de la Confederacién
Indigena Tayrona, CIT".

La elaboracién de esta herramienta de trabajo se inscribe dentro de la corriente social
que concibe la posibilidad de desarrollar e implementar procesos de autorregulacion
de las comunicaciones y los medios como el fruto de un consenso democratico
entre ciudadanias diversas y multiculturales, el Estado, el mercado, los medios, los
periodistas y los agentes de la comunicacion social.

I a MPC esta integrada por miembros del Gobierno Nacional y delegados de las Organizaciones Indigenas
de orden nacional (ONIC, OPIAC, CIT, AICO y ATIC- Gobierno Mayor). Tiene como objetivo concertar
todas las decisiones administrativas y legislativas que afecten directamente a los Pueblos Indigenas.
Ademas, evalua la ejecucion de la politica indigena del Estado y le hace seguimiento. La MPC cuenta con
tres veedores: la Organizacién Internacional del Trabajo (OIT), la Comision Interamericana de Derechos
Humanos (CIDH) y la Conferencia Episcopal de Colombia. Por su parte, la CONCIP, como su nombre lo
indica, esta dedicada al tema de la comunicacion indigena y vela porque el Estado priorice e implemente
planes y programas que fortalezcan las capacidades de los Pueblos Indigenas en materia de comunicacién
propia y comunicacion apropiada.

2 profesor de la Maestria en Comunicacion de la Pontificia Universidad Javeriana. Fue Defensor del Lector
de EI Tiempo, periédico en el que escribié sobre television durante 16 afios y Director del Centro Atico
de la Pontificia Universidad Javeriana. Ha sido integrante de la juntas directivas de la Fundacion para la
Libertad de Prensa (FLIP), El Espectador, Medios para la Paz, el Proyecto Antonio Narifio para la Libertad
de Expresion y de la Fundacion Gabo para el Nuevo Periodismo Iberoamericano. Forma parte del Consejo
Rector del Premio Gabriel Garcia Marquez de Nuevo Periodismo desde su creacién. Ha escrito libros y
numerosos articulos sobre comunicacién y cultura.

3 También colaboraron en la elaboracion de la primera parte del Manual el abogado Juan Carlos Garzén
Barreto y la antropologa Maria Paula Betancourt.

[13]



|14]

Se busca explorar una via alterna y complementaria a las responsabilidades legales
e institucionales que tiene el Estado frente a los medios de comunicacién, para
vislumbrar la posibilidad de que los propios trabajadores del periodismo y la
comunicacién social, los medios publicos y privados, y la ciudadania en general,
puedan abordar el conocimiento sistematico de las particularidades culturales y los
derechos diferenciados del mundo indigena.

Esa posibilidad de respeto mutuo y de autorregulacién mediatica y comunicacional
entre la sociedad colombiana y sus Pueblos Indigenas podra conducir a que la
informacién y la visibilizacién que hacen los medios de comunicacién y sus periodistas,
respecto de estos pueblos — que también conforman el crisol de nuestra nacionalidad-,
puedan tener el sello de unos procesos comunicativos que contribuyan a fortalecer
una cultura politica madura que reconoce y valora la otredad cultural como una
riqueza, y no como un conflicto comunicativo con la exclusiva vocacion de dirimirse
delante de los tribunales de la regulacién estatal’. En ese sentido, el presente Manual de
Buenas Practicas es una invitacion a buscar el sano equilibrio entre el reconocimiento
y el respeto por la diversidad étnica y cultural de la Nacién y la plena garantia de
los derechos a la expresion, la informacion y la libertad de la prensa para fundar y
desarrollar actividades comunicativas en multiples plataformas.

Pero el Manual es inviable si no se inicia un proceso que permita el reconocimiento
mutuo, laconstruccion de confianza entre Pueblos Indigenasymedios de comunicacion,
el intercambio de conocimientos desde la realidad de los dos interlocutores y una
paciente tarea de recorrer un camino compartido. Tampoco si no logra interesar a
alguno de los Observatorios de medios que existen en Colombia para que le hagan
seguimiento al tema”.

No se trata de hallar rdpidamente consensos faciles sino de una tramitacién dialogada
de las diferencias. Ambos interlocutores tienen logicas, intereses, necesidades y
demandas diferentes. Los medios de comunicacién estan viviendo uno de sus
momentos mas complejos, lleno de interrogantes y de incertidumbres para los cuales

4 Como afirma Garzén (2019), recientemente la cooperacion internacional del gobierno sueco (SIDA-
NIRAS) esta apoyando la implementaciéon de iniciativas de autorregulaciéon de los medios en diversos
continentes y paises, para llamar la atencion sobre la posibilidad de que la sociedad civil pueda asumir
CONSensos en sus procesos comunicativos.

> En Argentina se cre6 un Observatorio de la discriminacion en radio y television dentro del Plan Nacional
contra la Discriminacion (2006) del Instituto Nacional contra la discriminacion, la xenofobia y el racismo,
que prepard un Informe sobre “Las representaciones de los pueblos indigenas en radio y television”. Hay una
gran coincidencia en sus conclusiones sobre las maneras de representacion de los indigenas en Argentina
sobre los estudios colombianos existentes. A su vez, sus recomendaciones son muy parecidas a algunas que
se presentan en este Manual.
Verhttp://www.obserdiscriminacion.gob.ar/wp-content/uploads/2010/11/Informe-Pueblos-Indigenas-
ODRyTV1.pdf



empieza a haber algunas respuestas, aunque no definitivas. Los Pueblos Indigenas,
por su parte, viven realidades también contradictorias: mientras avanzan en su
reconocimiento y valoracion social, en el disfrute de derechos que han sido alcanzados
gracias a sus luchas y sus proyectos de vida, aun se ven enfrentados a graves problemas
que llegan a poner en vilo sus identidades e inclusive sus modos de existencia.

Por otra parte, el ecosistema mediatico ha sido impactado por el surgimiento y
desarrollo de un nuevo ecosistema digital que esta poniendo los acentos en otras
realidades con un gran poder de cambio e influencia. Roger Chartier (2010), uno de
los grandes pensadores occidentales de la historia de la cultura, en su texto Aprender a
leer, leer para aprender escribi6 que “la revolucion digital de nuestro presente modifica
todo ala vez, los soportes de la escritura, la técnica de su reproduccién y diseminacién,
y las maneras de leer. Tal simultaneidad resulta inédita en la historia de la humanidad”
Esta revolucion a la que se refiere Chartier estd transformando no sélo los modos de
leer sino las maneras de representar y de comunicarse y, por supuesto, el papel de los
medios tradicionales que también han entrado desde hace afios al mundo digital. Los
Pueblos Indigenas son conscientes de ello, y empiezan a participar en el debate y a
prepararse para enfrentar con lucidez los problemas y sobre todo las posibilidades que
se abren para las nuevas formas de representacion de sus colectividades.

El Manual esta dirigido a comunicadores, periodistas, medios de comunicacién y
productores audiovisuales del pais y se concibe como un insumo importante para
generar contenidos responsables e informados sobre los Pueblos Indigenas. De su
lectura y apropiacion dependera también que el periodismo aporte a la construccién
de una nacién mas democratica, pacifica y sostenible. El Manual invita ademas a
profundizar en los conceptos presentados, a indagar en la diversidad cultural del pais,
al tiempo que constituye una provocacion para ensayar el camino de la autorregulaciéon
consensuada de las comunicaciones y los medios en Colombia, entre otros, en lo
relacionado con los Pueblos Indigenas.

Breve contexto historico

La diversidad de lenguas, formas de vida y de gobierno, cosmologias, espiritualidades y
conocimientos que los Pueblos Indigenas han forjado en su relacionamiento milenario
con el territorio colombiano le dan al pais una vasta riqueza cultural. Sin embargo,
hasta hace muy poco se ha empezado a reconocer y valorar esta riqueza. Desde la
época de la conquista espaiiola de los territorios de América, los Pueblos Indigenas
han sido objeto de multiples violencias: discriminacién, racismo, despojo, genocidio,
esclavitud, estigmatizacién, pérdida de identidad y de practicas culturales. Solamente
a partir de 1991, con la nueva Constitucion Politica, Colombia reconocié la diversidad
étnica y cultural del pais y los derechos de los Pueblos Indigenas a ser auténomos en el
manejo de sus territorios y de sus culturas.

[15]



|16]

Cuando los europeos arribaron al continente americano a finales del siglo XV se
encontraron con mundos muy diferentes en pensamientos, ideas, imaginarios,
ilusiones, deseos e historias. Para el conquistador europeo de entonces, estas
tierras consideradas “de nadie” le dieron la oportunidad perfecta para imponer
sus conocimientos, creencias, idiomas, tecnologias y economias; para conquistar
territorios, pueblos y mentes; para obtener riquezas, recursos, mujeres, sirvientes
y mano de obra esclava; para explorar, investigar, escribir y representar este lugar
concebido como magico v, a la vez, monstruoso.

Bajo esta vision, a los nativos se les describié como “barbaros”, “canibales” y “salvajes”
que debian ser civilizados y evangelizados. Entonces, la Corona Espaiiola hizo de este
territorio y de su gente un objeto de conquista. Los Pueblos Indigenas resistieron,
algunos lograron mantenerse aislados, muchos tuvieron que huir a tierras lejanas, pero
el genocidio y la aculturacion fue el destino de la mayoria.

Después de establecida la Colonia, los espafioles fundaron ciudades, puertos,
encomiendas y misiones. La religion catdlica se convirtié en uno de los principales
agentes “civilizadores” de la empresa colonial. Los indigenas fueron obligados a
permanecer en las misiones donde se les enseni6 a hablar y escribir espafiol, y forzados a
aprender a comportarse y a trabajar como europeos, sin poder practicar sus tradiciones
culturales, ni hablar su lengua. Aunque en el siglo XVI la Corona Espaiiola adjudico
los primeros resguardos y determiné que los indios eran vasallos libres que servian al
rey y, por lo tanto, no debian ser esclavizados o cumplir funciones serviles, siguieron
siendo obligados a trabajar para los espafoles y a ser fieles a la religion catdlica.

Con la Independencia la situacién de los Pueblos Indigenas no mejord. Los
criollos, amparados en una supuesta superioridad moral, mantuvieron una vision
discriminatoria, racista y colonialista. Por ejemplo, Francisco José de Caldas, criollo
ilustrado reconocido por sus aportes a la cartografia del Nuevo Reino de Granada,
planteaba en 1807 que “todos los habitantes de esta bella porcion de tierra se pueden
dividir en salvajes y hombres civilizados. Los primeros son aquellas tribus errantes
[...] que mantienen su independencia con su barbarie [...]. Los segundos son los que
unidos en sociedad viven bajo leyes suaves y humanas del Monarca espafol”.

En este sentido, solamente los indigenas que decidieron asimilar la cultura occidental
fueron aceptados dentro de la sociedad. Este fue uno de los principios que rigi6 la
legislacion posterior a la creacion de la Gran Colombia y la Reptblica de Colombia: los
indigenas debian reducirse a la vida civilizada, incorporarse a la sociedad mayoritaria
y aportar al desarrollo de la Nacién. Con el fin de lograr este cometido, el Estado
decreto la creacién de misiones para educar, evangelizar y civilizar a los indigenas.

Por otro lado, los resguardos fueron disueltos y divididos en propiedades individuales
que pasaron a manos de hacendados y mestizos o se convirtieron en terrenos baldios
de la Nacion. Estas politicas continuaron profundizando las violencias contra los



Pueblos Indigenas, que siguieron perdiendo sus territorios, su cultura, su lengua y sus
tradiciones. Asi mismo, la discriminacién por parte de colonos y mestizos nunca se
detuvo; los indigenas fueron estigmatizados y rechazados, se les vio como animales e
incluso fueron cazados por diversién.

Con la Constitucion Politica de 1886 se reafirmaron estas ideas y el Estado colombiano
le dio mas poder a la Iglesia Catdlica en la administracion de las cuestiones indigenas.
Se sigui6 negando la autonomia de los Pueblos Indigenas y continuaron siendo vistos
como la piedra en el zapato para el desarrollo y el progreso del pais. En los territorios,
los indigenas vivieron bajo las figuras del endeude, el terraje y la servidumbre. Muchas
veces, en las grandes haciendas el trabajo indigena no era remunerado y, en otras, se
torturaba a quien intentara escapar de la sujecién o no cumplia con su trabajo. Uno
de los casos mas tragicos ocurrié a comienzos del siglo XX: empresas caucheras como
la de la Casa Arana convirtieron la regiéon amazoénica en un escenario de terror, de
trabajo forzado, torturas y asesinatos.

Entrado el siglo XX, mientras la Iglesia Catdlica consolidaba sus misiones en diferentes
territorios indigenas como la Sierra Nevada de Santa Marta, el Cauca, La Guajira y
Putumayo, el movimiento indigena comenzo a tomar fuerza en el pais y a ser oida
su voz. En el Cauca, Manuel Quintin Lame, un humilde terrasguero, promovié la
resistencia indigena contra las misiones y abogé por la disolucion de los resguardos y
la expulsién de hacendados y terratenientes que tenian el control de la region y que los
obligaban a trabajar sin remuneracion. La respuesta estatal fue apresar a Quintin Lame
y perseguir a los lideres del movimiento.

Los Pueblos Indigenas han sido victimas del largo conflicto armado que ha asediado
el campo colombiano y que ha dejado miles de civiles muertos y desaparecidos. Los
desplazamientos, los despojos y las violencias fisicas y simbdlicas a las comunidades
indigenas atin hoy en dia continuan, y las victimas individuales y colectivas no han
sido completamente reparadas.

Hacia el reconocimiento de los Pueblos Indigenas
como sujetos politicos

No obstante el proceso histérico descrito, en la segunda mitad del siglo pasado, los
movimientos indigenas se fortalecieron en varias regiones del pais y comenzaron
a visibilizar la problematica de la poblacién originaria y a reivindicar sus saberes y
tradiciones ancestrales. Uno de los hitos en la organizacion indigena de Colombia fue
la creacién del Consejo Regional Indigena del Cauca (CRIC) en 1971.

A partir de 1980 se dio un giro en términos de politicas y reconocimiento de derechos
de los Pueblos Indigenas en Colombia y América Latina. Se enuncian a continuacién
algunos hitos:

[17]



18]

o Durante el Primer Encuentro Indigena Nacional de Colombia, realizado en 1980 en
la comunidad de Lomas de Ilarco del municipio de Coyaima, sur del departamento del
Tolima, se cred la Organizacién Nacional Indigena de Colombia (ONIC).

« En 1982 el Pueblo Arhuaco se tom¢ el Orfelinato Las Tres Avemarias de Nabusimake,
Cesar, que estaba bajo el control de la misién capuchina, y expuls6 definitivamente a
los misioneros. Este hecho abri6 la discusion sobre la educacion catélica e impulsé una
politica etno-educativa en Colombia.

o En 1983 fue constituida la Confederacion Indigena Tayrona, organizaciéon que
representé a los cuatro Pueblos Indigenas de la Sierra Nevada de Santa Marta.

o El Incora comenz¢ a sanear los resguardos indigenas y a atender nuevas solicitudes.
Ademas, se contrataron como guardabosques de las Areas Protegidas a indigenas de
diferentes comunidades.

» En 1988, bajo la presidencia de Virgilio Barco Vargas, el Gobierno hizo entrega del
Predio Putumayo a los Pueblos Indigenas del Amazonas (6 millones de hectareas),
como una manera de resarcir la pérdida de sus territorios y las multiples violencias que
fueron ejercidas contra ellos. A partir de entonces se conformaron nuevos resguardos
en la Amazonia colombiana.

« En 1989 se firmé el Convenio 169 de la Organizacién Internacional del Trabajo (OIT)
sobre Pueblos Indigenas y Tribales. Este Convenio parti6 de la necesidad de adoptar
nuevas normas internacionales enfocadas en la autonomia de los Pueblos Indigenas y
Tribales en términos politicos, econémicos y culturales. Ademas, buscé garantizar a
estos pueblos el acceso a los derechos humanos y libertades fundamentales.

Todos estos fueron antecedentes claves para que en la Asamblea Nacional Constituyente
de 1991 se discutieran e incluyeran los derechos de los Pueblos Indigenas. Fue la
primera vez en la historia del Colombia que el Estado reconocié su diversidad étnica
y cultural, y cre6 un marco juridico para la defensa y la proteccion de los derechos de
los Pueblos Indigenas, Afrocolombianos y Rom.

La Constitucion Politica de 1991 reconocié a los Pueblos Indigenas como sujetos
de derechos colectivos; reconocié también su derecho a la tierra comunitaria,
definida como Resguardo, y que constituye una figura inalienable, imprescriptible e
inembargable; reconoci la autonomia indigena, su derecho al gobierno propio y cre6
la Jurisdiccién Especial Indigena; les concedié el derecho a la consulta previa, que
obliga al Estado a consultar con las comunidades antes de aprobar politicas o acciones
que afecten la identidad, la cultura o los territorios indigenas.

En las ultimas décadas, los Pueblos Indigenas han venido avanzando en la construccién
de planes de vida, de politicas que garanticen sus derechos, y en abogar por una relacién



respetuosa y equitativa de parte del Gobierno y la sociedad mayoritaria. Esta ultima
no ha sido una tarea facil porque eliminar practicas y estereotipos que se fortalecieron
durante siglos implica un esfuerzo de doble via.

Los derechos indigenas a la comunicacion propia

Una de las apuestas més recientes de los Pueblos Indigenas ha sido la de exigir al
Estado colombiano que garantice sus derechos a la comunicacion, lo que se traduce
concretamente en:

o Acceso permanente al uso del espectro electromagnético y a los servicios publicos de
telecomunicaciones y medios masivos de comunicacién.

o Creacion de sus propios medios de comunicacion en sus diferentes modalidades.
« Realizacion de planes de desarrollo con criterios de equidad.

o Reconocimiento de la diferenciacion positiva.

o Igualdad de oportunidades y justicia distributiva.

Durante siglos, las imagenes predominantes sobre lo indigena han provenido de
visiones externas, consolidando ideas y estereotipos que han diseminado formas de

» «

ver y entender a los indigenas como “no civilizados”, “salvajes’, “exéticos”, “pristinos’,
“pobres”, “atrasados” y/o “violentos”. Estas visiones han justificado la conquista, el
colonialismo, la evangelizacién y la violencia hacia las comunidades étnicas. Esto
explica porqué hoy los Pueblos Indigenas exigen su derecho a definir con autonomia
su cultura y su identidad, a tener la posibilidad de representarse a través de lenguajes
audiovisuales, y a poder comunicar publicamente sus conocimientos, visiones y

posturas hacia afuera.

En este contexto y después de varios afios de trabajo, los Pueblos Indigenas formularon
recientemente una Politica Publica de Comunicaciéon Indigena (PPCI) con el multiple
proposito de asegurar con el Estado su derecho a la comunicacidn, fortalecer el didlogo
intercultural, promover el respeto a la diferencia cultural y resarcir en algo el etnocidio
lingiiistico y cultural que los ha afectado histéricamente. Esta Politica nace de un
esfuerzo de organizaciones, colectivos y lideres indigenas que desde los afos 60 del
siglo pasado han venido trabajando en la creacion de procesos radiales y producciones
audiovisuales.

En el afio 2010, durante la Cumbre Continental de Comunicacién Indigena, se hizo
hincapié en la importancia de la construccién de politicas de comunicaciéon indigena
en los paises latinoamericanos. Un afo después, el Ministerio de Tecnologias de la

[19]



|20]

Informacion y las Comunicaciones de Colombia (MINTIC) convocé al Encuentro
Nacional para la Construccion de una Politica Publica de Comunicacién Diferencial
para los Pueblos Indigenas de Colombia. En ese encuentro el Gobierno Nacional
presentd una propuesta para la construccién de una politica pubica. Sin embargo,
los Pueblos Indigenas demandaron que cualquier politica que los involucrara debia
ser creada y concertada con las organizaciones indigenas. Se generd entonces un
espacio de participacion y didlogo en la Mesa Permanente de Concertaciéon (MPC).
En 2012, durante la Sesién de la MPC que hacia el seguimiento a los acuerdos del Plan
Nacional de Desarrollo (2010-2014) se acordé crear una comisiéon de comunicaciones
para trabajar la Politica Publica de Comunicacién Indigena (PPCI), que mas tarde
se convirtié en la Comision Nacional de Comunicacién de los Pueblos Indigenas
(CONCIP). Esta comision fue la encargada de construir la PPCI que fue protocolizada
en diciembre de 2017.

La PPCI tiene como objetivo establecer un didlogo armdnico entre la comunicacién
propia y la comunicacién apropiada. La primera hace referencia a la capacidad que
han desarrollado los Pueblos Indigenas para interactuar entre si, con los mundos
espirituales y con la naturaleza. Estas formas de comunicacion propias estin
arraigadas ancestralmente y tienen principio en sus cosmogonias. En este sentido, la
PPCI debe velar por la proteccion, conservacion y revitalizacion de la comunicacién
propia. La segunda hace referencia a las formas de comunicacién occidentales que
las comunidades indigenas han apropiado para transmitir sus cosmovisiones, saberes,
modos de existencia y preocupaciones hacia afuera. Por lo tanto, la Politica debe crear
y fortalecer procesos de formacién que permitan el didlogo entre estas dos formas
de comunicar y den herramientas a los comunicadores indigenas para el uso de
tecnologias fisicas y digitales.

La PPCI también busca llenar el vacio institucional del Estado que no ha establecido
un marco juridico ni ha reconocido las necesidades de los Pueblos Indigenas en
términos de comunicacién. Ademas, estd encaminada a la eliminacion definitiva de
todas las formas de discriminacion, exclusion, homogenizacion y desinformacién que
los medios masivos han reproducido en torno a la figura del indigena. Por esto, la
PPCI se encamina a consolidar la participacion de autores indigenas en la produccién
y circulacién de contenidos radiales, televisivos y digitales sobre los mas variados
aspectos de su cultura y de sus formas de vida, intentando preservar también la
soberania audiovisual.

Los lineamientos de la PPCI dieron lugar a la creacion del Plan de Television Indigena
Unificado (PTVIU).® Este plan parte de la necesidad de generar escenarios diversos,
democraticos, incluyentes y participativos en la television colombiana. En 2014, la
CONCIP y la ANTV disefiaron una ruta metodoldgica para que las organizaciones

6 Para conocer el Plan de Television Indigena Unificado visitar https://concip.mpcindigena.org/normativa/
plan-de-television-indigena



indigenas que hacen parte de la MPC construyeran segin sus propios criterios y
en consulta con las comunidades y sus autoridades un Plan de Television Indigena.
Con estos insumos se tejié un documento unificado que consolid¢ las necesidades y
requerimientos de todas las organizaciones y plasmo una hoja de ruta.

EI PTVIU tiene como fin garantizar el derecho de los Pueblos Indigenas a la television
y a la comunicacion audiovisual a través de mecanismos legales, financieros, politicos,
institucionales y tecnoldgicos. Para cumplir sus objetivos, el PTVIU se divide en
seis ejes: formacion, fortalecimiento organizacional, acceso y apropiacion, garantias
y acciones afirmativas, fomento a la investigacion, la innovacion y la creatividad, y
adecuacién institucional. Estos ejes articulan un plan estimado a desarrollarse en 10
afios, después de los cuales se espera que los Pueblos Indigenas tengan acceso equitativo
a la infraestructura y a los medios para producir contenidos audiovisuales propios.

Demografia y poblacion indigena en Colombia

En Colombia, segtin el censo realizado por el DANE en el afio 2018, hoy son reconocidos
115 Pueblos Indigenas. La poblacién indigena que se autorreconoce como tal es
de 1'905.617 habitantes, que corresponde al 4.4% de la poblacion total colombiana
censada. Las comunidades han conservado 65 lenguas nativas. Actualmente, del total
de la poblacién indigena censada, el 67,7% habla su lengua.

Pueblos Indigenas de Colombia’

Wayuu Zenu Nasa
Embera Chami Embera Sikuani
Embera Katio Awa
Yanacona Arhuaco Inga
Wiwa Coconuco Kogui
Wounan Piapoco Tikuna
Murui Curripaco U'Wa
Puinave Totord Quillacinga
Eperara Siapidara Séliva Doébida
Tukano Kizgd Desano
Yukpa Wanano Coreguaje
Cocama Bari Cuna Tule
Siona Polindara Muinane

7 Los Pueblos Indigenas en aislamiento voluntario (Jurumi, Passe y Yuri) no fueron censados, respetando
su derecho a permanecer en dicha condicién, y dando cumplimiento a la normatividad vigente (Decreto
Ley 4633 de 2011 y reglamentado por el Decreto 1232 de 2018 de proteccion a los Pueblos Indigenas en
aislamiento voluntario).

[21]



22|

Makuna Kofdn Chimila

Siriano Yukuna Piaroa
Piratapuyo Tatuyo Carapana
Bara Tanimuka Achagua
Yuruti Barasano Andoke
Kawiyari Mirafia Matapi
Dujos Yeral Masiguare
Hitnu Ocaina Letuama
Nonuya Andakies Otavalefio
Guane Pisamira Nutabe
Kakua Tanigua Yaruro
Betoye Taiwano Mapayerri
Calima Quimbaya Guariquema
Panches Maka Jupda

Je Eruriwa Makaguaje Guanaca
Yari Chitarero Yuri
Embera Chiricoa Kichwa
Juhuphupdu Pastos Ambalé
Karijona Pijao Guayabero
Wipiwi Mokana Amorta
Tariano Misak Macahuan
Baniva Kankuamo Tuyuca
Yamalero Cubeo Bora
Yauna Muisca Yagua
Tsiripu Kaméntsa Cuiba
Tayronas Nukak Indigenas de otros paises

Conceptos indigenas relacionados con la comunicacion

Tanto la Politica Publica de Comunicacién Indigena como el Plan de Television
Indigena Unificado tienen como principios los siguientes conceptos que pertenecen
a las formas de pensamiento y gobierno indigena que no deben pasarse por alto y son
importantes para entender mas a profundidad el pensamiento indigena.

Pueblos Indigenas: Las caracteristicas para la identificacion de Pueblos Indigenas en
Colombia, en términos generales, son:

o Permanencia en el tiempo, mucho antes de la llegada de los colonizadores y
desde tiempos inmemoriales. En esta condicion se diferencian de las comunidades
negras, afrocolombianas raizales y palenqueras y del pueblo Rom, también
reconocidos como grupos étnicos diferenciados en Colombia.



o Auto-identificacion como Pueblos Indigenas. El auto reconocimiento indigena
es el que determina la pertenencia del sujeto. Se es indigena (sujeto individual)
en tanto se auto-reconoce perteneciente a un grupo identitario y esta persona es
reconocida por su comunidad.

 Voluntaria perpetuacion de un modo de vida que preserva tradiciones, usos
y costumbres, coexistiendo con las culturas modernas. Una persona que se
reconoce como indigena se adscribe a un colectivo que comparte un territorio,
unas creencias, usos y costumbres que lo hacen particular. Cada pueblo tiene
sus referentes territoriales y espaciales propios, se organiza segun esquemas
tradicionales, con autoridades definidas y posee mecanismos de control social
inscritos en regulaciones particulares del comportamiento individual y colectivo.

Ley de Origen: Normas, mandatos que se establecieron desde el origen del mundo y
que rigen la forma de vida de cada Pueblo y la manera en que se debe retribuir a los
espiritus y a la naturaleza para mantener el equilibrio y la armonia entre todos los seres.
Ademas, guia las acciones y decisiones culturales y politicas de los Pueblos Indigenas.
Estos principios juridicos son reconocidos constitucionalmente en Colombia y
funcionan como un Sistema Especial y Auténomo de manejo cultural.

Territorio: Para los Pueblos Indigenas se entiende como un todo integrador. No
sdlo se limita al uso del suelo sino que abarca los espacios de arriba y de abajo, lo
aéreo, el suelo y lo que esta debajo del suelo. Articula la relacion entre el cosmos y
todos los espacios fisicos del planeta. Incluye ademads las dimensiones espirituales y
cosmogonicas que explican el funcionamiento del universo y le dan sentido a la Ley de
Origen, al Derecho Propio o al Derecho Mayor, segtn el pensamiento de cada pueblo.
En tal sentido el territorio incluye las relaciones que se establecen con cada uno de sus
elementos tangibles e intangibles, y el caracter colectivo de esa relacion.

Gobierno Propio: Existen dos tipos de autoridad indigena: la autoridad politica que
tiene como funciones dialogar con gobiernos locales y nacionales, y responder por
la organizacién administrativa de Cabildos, Organizaciones y/o Resguardos; y la
autoridad tradicional o espiritual que tiene la responsabilidad de sostener los principios
cosmologicos, espirituales e identitarios de cada pueblo indigena. También vela por la
defensa y transmision de saberes, practicas y formas de pensamiento propio. Desde
la diversidad de los Pueblos Indigenas y de sus comunidades, a estas autoridades,
se las denomina Ancestrales, Tradicionales y/o Espirituales. Las diferencias entre
los nombres son minimas. Cada Pueblo Indigena, tienen nombres propios con los
que se refiere a estas autoridades, por eso es indispensable el reconocimiento de las
particularidades que implica la diversidad cultural y cosmogénica de los Pueblos
Indigenas. Asi, por sus conocimientos sobre la vida, historia y practicas de sus pueblos,
se asocian a estas denominaciones las figuras de mayores, mayoras, ancianos, ancianas,
taitas, sagas, mamos, sabedores, sabedoras, médicos y parteras.

23]



|24]

Soberania audiovisual: Es el derecho de los Pueblos a crear, producir, transmitir,
difundir y conservar contenidos audiovisuales propios. Este principio implica también
el derecho a tomar decisiones sobre las preferencias de los Pueblos Indigenas en
relacion a sistemas de comunicacién, tecnologias, narrativas y estéticas.

Colectivo de comunicacion audiovisual: Es toda agrupacion social que intenta ejercer
el poder social y politico a través de procesos, medios y tecnologias de produccion y
comunicacion audiovisual, con fundamento en la toma de decisiones consensuadas de
sus integrantes, mediante el goce efectivo de los derechos a la comunicacién, libertad
de expresion y libertad de pensamiento, y sujeto al cumplimiento de objetivos, el logro
de intereses y la satisfaccion de necesidades comunes de la sociedad, comunidad y/o
territorio en donde conviven.

Comunicacién indigena: Interrelacién que se da entre los seres humanos y todos los
seres de la naturaleza, y a su vez con los referentes espirituales del territorio. Es una
comunicacién que siempre ha estado presente, salvaguardando sus manifestaciones y
sus principios de vida basados en la Ley de Origen o Derecho Mayor, independiente
de los desarrollos tecnoldgicos que se apropien. Ha tenido la capacidad de adecuarse y
ala vez de mantenerse en los procesos de resistencia frente a la invasion, el despojo, la
violencia, la homogenizacién cultural que margina, destruye, y muchas otras formas
de dominacién y exclusién. La comunicacion indigena esta intimamente ligada a las
estructuras de transmision y conservacion de la cultura y se constituye en su principal
soporte. Por eso, las estrategias de la comunicacién indigena son fundamentales en los
procesos de fortalecimiento y revitalizacion de las lenguas propias, en el desarrollo de
las garantias de acceso, conservacion y preservacion de los espacios y sitios sagrados y
especialmente en la defensa del territorio ancestral.

Comunicacién indigena propia: Conjunto de practicas profundamente imbricadas
en las culturas ancestrales y en la oralidad, que los Pueblos Indigenas han adquirido,
desarrollado, recibido para interactuar entre si, con los mundos espirituales y con
la naturaleza, contrario a las sociedades modernas que han generado mecanismos
especializados y profesionalizados de comunicacién. En los Pueblos Indigenas la
comunicacién constituye un complejo de multiples dimensiones y direcciones, de
suerte que no es posible caracterizarla como una realidad empiricamente diferenciada.
Mas bien podria hablarse de distintas logicas de comunicacién que van desde la que
se realiza entre las personas en dmbitos cara a cara, familiares o comunitarios, hasta la
que se evidencia en el mundo de los suefios, de los espiritus o de la naturaleza.

Comunicacién indigena apropiada: Hace referencia alas tecnologias de la comunicacion
de origen no indigena que han incidido en las tltimas décadas en la cultura e identidad
de los pueblos, y que han sido asumidas como estrategia educativa, de divulgacién,
acceso a la informacion, didlogo intercultural, denuncia, resistencia, recreacion,
fortalecimiento y revitalizacion cultural. Especificamente se refiere a las tecnologias de
radio, television, audiovisuales, cine, conectividad, internet, telefonia, radioteléfonos,



fotografia, prensa, literatura escrita y publicaciones impresas en general, medios que
representan para los Pueblos Indigenas una dependencia en recursos y tecnologias
externas a las cuales se requiere acceder de manera justa, participativa y equitativa
para poder ejercer el derecho a la comunicacién.

Comunicador indigena: Se entiende por comunicador indigena a la persona que hace
parte delos procesos de comunicacién propios, que tiene una legitimidad y un respaldo
de sus comunidades, pueblos y organizaciones, y que cuenta con la capacidad de
desarrollar la comunicacién indigena, tanto en lo que atafe a sus formas propias como
a los medios apropiados. Es un interlocutor de las necesidades y problematicas de las
comunidades y al interior de estas. Es el portador de la palabra y es su responsabilidad
llevar y hacer buen uso de la informacién y la comunicacion, como respuesta a las
dindmicas y apuestas de sus organizaciones y autoridades.

Bibliografia minima

Caldas, F. (1807). Estado de la Geografia del Virreinato de Santafé de Bogotd, con
relacion a la economia y el comercio. Semanario del Nuevo Reino de Granada, Vol. 1.
Bogotd: Minerva, 1942, 15-54.

CONCIP (2017). Politica Publica de Comunicacion de y para los Pueblos Indigenas de
Colombia. Bogota: Ministerio de Tecnologias de la Informacién y las Comunicaciones.

CONCIP (2017). Plan de Television Indigena Unificado. Bogota: Autoridad Nacional
de Television, ANTV.

DANE (2018). Poblacién Indigena de Colombia. Censo Nacional de Poblacién y
Vivienda:  https://www.dane.gov.co/index.php/estadisticas-por-tema/demografia-y-
poblacion/grupos-etnicos

Espinosa, M. (2007). Ese indiscreto asunto de la violencia: modernidad, colonialidad y
genocidio en Colombia. En El giro decolonial: reflexiones para una diversidad epistémica
mds alld del capitalismo global. Bogota: Siglo del Hombre Editores.

Figueroa, I. (2014). Soberania nacional, pueblos indigenas y trauma civilizatorio en
Colombia y Ecuador. Manizales. En Juridicas. No. 1, Vol. 11, 181-205: Universidad de
Caldas.

Friede, J. (2010). El indio en lucha por la tierra. Historia de los Resguardos del Macizo
Central Colombiano. Cali. Editorial Universidad del Cauca.

125]



|26]

Gamboa, J. (2004). La encomienda y las sociedades indigenas del Nuevo Reino de
Granada: El caso de la Provincia de Pamplona (1549-1650) Bogotd. En Revista de
Indias. No. 232, 749-770.

Garzén, J. C. (2019). Fundamentos de regulacion y autorregulacién de medios en
Colombia. Programa de Formacién en Autorregulacion de Medios en un Marco
Democratico. Cooperacion del gobierno sueco-NIRAS. Kalmar y Estocolmo, Suecia,
Copenhague, Dinamarca.

Langebaek, C. (2009). Los Herederos del Pasado. Indigenas y pensamiento criollo en
Colombia y Venezuela. Bogota. Tomo II, 1-31. Universidad de los Andes. CESO.

Levaggi, A. (1993). Los tratados entre la Corona y los indios, y el plan de conquista
pacifica. Madrid. En Revista Complutense de Historia de América. No. 18, 81-91.

Padilla, G. (1996). La ley y los pueblos indigenas de Colombia. En Journal of Latin
American Anthropology. No. 1, Vol. 2, 78-97.

Pineda R. (1995). Pueblos indigenas de Colombia: Una aproximacién a su historia,
economia y sociedad. En Tierra Profanada. Grandes proyectos en territorios indigenas
de Colombia. Bogota: Disloque Editores.

Pineda, R. (1997). La Constitucién de 1991 y la perspectiva del multiculturalismo en
Colombia. Ciudad de México. En Alteridades, Vol. 7, nim. 14, 107-129. Universidad
Auténoma Metropolitana Unidad Iztapalaca.

Semper, E (2006). Los derechos de los pueblos indigenas de Colombia en la
jurisprudencia de la Corte Constitucional. Ciudad de México. En Anuario de Derecho
Constitucional Latinoamericano. Tomo 11, 761-779.



II

LA AUTORREGULACION COMO LA BUENA PRACTICA



Los medios no son la tinica fuente de comprension e informacion
pero son, sin duda, una de las mds importantes.



Introduccion

La definicion de una Politica Publica de Comunicacion de y para los Pueblos Indigenas
de Colombia y la construccion de un Plan de Television Indigena Unificado por parte
de las cinco grandes organizaciones indigenas de nivel nacional que representan a los
115 Pueblos Indigenas de Colombia (ONIC, OPIAC, CIT, AICO y ATIC Gobierno
Mayor), son dos grandes avances recientes de los Pueblos Indigenas en el campo de la
comunicacion. Estos documentos son los fundamentos mas cercanos del Manual de
Buenas Prdcticas que tiene el lector en sus manos.

Cada vez es mayor la preocupacion de los Pueblos Indigenas por la representacion que
hacen de ellos los medios de comunicacién. Pero también cada vez es mas creciente
el interés por la propia representacion y autorreconocimiento a partir de procesos de
comunicacién autogestionados. De esta manera la imagen de los Pueblos Indigenas
construida por ellos mismos empieza a difundirse en los medios comerciales y
publicos.

En el libro Mdquinas de vision y espiritu de indios (2018), el antropdlogo visual Pablo
Mora incorpora al debate colombiano el planteamiento del pensador francés George
Didi-Huberman segtin el cual en la actualidad los pueblos estan expuestos gracias a
los “medios” De acuerdo con esta proposicion, hoy son mas visibles de lo que nunca
lo fueron. Son objeto de todos los documentales, de todos los turismos, de todos
los mercados y de todas las telerrealidades posibles. Sin embargo, Didi-Huberman
concluye lapidariamente que es todo lo contrario: estan expuestos por el hecho de
estar amenazados, justamente, en su representacion politica y estética, en su existencia
misma. Se pregunta entonces: ;qué hacer para que los pueblos se expongan a si mismos
y no a su desaparicion?

Para Mora, plantear esta cuestion significa preguntarse por el desplazamiento que ha
ocurrido en los dltimos treinta afios cuando un extendido movimiento de pueblos
originarios de América proclamé el derecho a la creacidn y recreacién de imdagenes
propias. Su reivindicacién a acceder y apropiar las nuevas tecnologias audiovisuales,
su voluntad de control de la representacion audiovisual que otros hacen y de potenciar
formas ancestrales de autorrepresentacion, la exigencia de que las imdagenes les sean
devueltas, la consigna de producir sin intermediarios y fomentar redes de intercambio
determinaron la construccién de una agenda continental que tiene en comun “la
fuerza de la resistencia y la autodeterminacion”

1291



130]

Por otra parte, cada vez es mayor la preocupacion de los medios de comunicacién por
tener mejores practicas como un asunto central del periodismo responsable y de calidad.
Frentealosintentos deregulacion estatal yladespreocupacion por susresponsabilidades
sociales, ha surgido en el mundo un movimiento por la autorregulacién que busca la
coherencia entre la libertad de expresion y la responsabilidad social. La ética no es
algo que se agrega a la generacion de informacién o a la creacion de contenidos, sino
algo inherente al funcionamiento de los medios; “como el zumbido al moscardén’,
segun decia Gabriel Garcia Marquez.

Dentro de este movimiento de autorregulacion hay sectores de la sociedad que se
movilizan con gran activismo como los padres de familia, buscando incidir en el papel
de los medios en la formacion de los nifios, las nifias, los adolescentes y los jévenes, las
entidades de transparencia, los movimientos ciudadanos, entre otros.

Los Pueblos Indigenas han empezado a interesarse por su representacion en los medios
y este Manual obedece a su preocupacion politica, social y simbdlica por el tema.
Lo hacen de manera documentada y proactiva, buscando tender puentes, construir
didlogos y andar un camino de conversacion y de realizaciones honestas y justas.

El Manual ha tenido en cuenta la realidad de los medios, los tiempos que viven,
como también sus problemas y potencialidades. Se han consultado experiencias de
otras partes del mundo, como Canadd, Australia o Nueva Zelanda, paises que tienen
una tradicién de respeto por los derechos fundamentales de los Pueblos Indigenas,
y también realidades latinoamericanas y colombianas donde la presencia indigena
es importante. Se han estudiado los puntos de vista de defensores del lector, de los
televidentes y de las audiencias, al igual que una amplia bibliografia de declaraciones,
debates y pronunciamientos de organizaciones de medios y periodistas nacionales
e internacionales y de organizaciones indigenas. Se ha elaborado una agenda de
grandes temas que son del mayor interés para los Pueblos Indigenas, acompafiada de
propuestas de formas de la representacion y recomendaciones realistas que configuren
mejores practicas en la tarea de elaboracién de representaciones mediaticas de los
Pueblos Indigenas.

No son prescripciones ni normas. No son de ninguna manera restricciones a la libertad
de expresion, que es un derecho de los y las ciudadanas de la nacién. Son invitaciones
al debate y a la accion. Son consideraciones para contribuir a una mejor informacion,
que finalmente aporte a la formacién de mejores ciudadanos y ciudadanas y, sobre
todo, de mejores seres humanos. Es este un Manual consciente de la diversidad
cultural, del valor de las diferencias y de la importancia del didlogo con los otros.

Todos los pasos que se den en el cumplimiento de las recomendaciones que aqui se
proponen, son un avance en el camino de la dignidad y la humanizacién.



El tejido conceptual de los medios

El mundo medidtico es cada vez més diverso, pero también mds cambiante. Junto a los
medios tradicionales estan apareciendo nuevos y poderosos soportes tecnoldgicos que
circulan grandes cantidades de entretenimiento e informacion. Pero ademas se estan
dando fenémenos nuevos que tienden a reformular no sélo a los medios sino también
a los modos de representaciéon que tiene la sociedad, a los géneros y narrativas que se
conocian hasta el momento, a las oportunidades para producir imagenes, escrituras,
sonoridades y las multiples fusiones entre ellos y a los rituales del consumo y la
apropiacion.

Es en este paisaje cambiante en el que hay que pensar los sistemas de representaciéon
mediaticos de los Pueblos Indigenas y la creacién de imaginarios sociales que sobre
ellos generan las sociedades y sus multiples fuentes de produccion.

Los medios tradicionales prensa, radio, television y cine estan viviendo una de sus
transformaciones mas profundas. Las razones de estos cambios son muchas: la
modificacién del modelo de negocio que se ha fracturado; las conmociones que en los
lenguajes, la creacion, la distribucién y la apropiacién han generado las tecnologias;
sus propias modificaciones internas para tratar de adaptarse a los cambios que
experimentan; la aparicién de publicos emergentes y, sobre todo, de practicas de
consumo diferentes; y el surgimiento de nuevos creadores que tienen posibilidades de
expresarse a través de tecnologias como internet y distribuir sus realizaciones con un
alcance que en el pasado era imposible.

Todas estas transformaciones hay que tenerlas en cuenta porque muchas de ellas
ya estan operando. Y es preciso su reconocimiento y valoracién porque inciden
directamente en los procesos de representacion que hacen y haran los medios —en su
antigua y nueva versién- sobre los mundos de lo indigena.

Durante décadas e inclusive siglos —~como ha pasado con la prensa escrita y en general
con la produccién editorial-, los medios de comunicacién han sido fundamentales
para la creacion vy el reforzamiento de imaginarios, representaciones, percepciones e
interpretaciones de los sujetos y los Pueblos Indigenas. Cada una de estas funciones
es especifica y tiene operaciones particulares, pero todas ellas forman una red muchas
veces articulada de la comprension.

Una gran parte de las sociedades ha conocido a sus pueblos originarios a través de la
representacion que de ellos han hecho los medios y en los que con cierta frecuencia
se han dado practicas de discriminacion, racismo y exclusion, ademas de formas de
distorsion, exageracidn, minusvaloracién o desconocimiento. La propia naturaleza,
lenguajes y maneras de funcionamiento de los medios de comunicacién pueden
generar determinadas formas de representaciéon que diferencian la aparicién de una
noticia en la prensa escrita, de un encuadre o de una toma en los medios audiovisuales.

I31]



132]

Es frecuente que representantes de los Pueblos Indigenas o integrantes de los
diferentes pueblos se quejen por la representacion que hacen de ellos los medios
de comunicacién, los cuales por desconocimiento o por tergiversaciéon presentan
una imagen distorsionada que no es compatible con sus identidades, tradiciones,
comprensiones, culturas, formas de gobierno, sistemas de justicia y aportes a la
sociedad, entre otras dimensiones de su vida cotidiana.

El Plan de Televisién Indigena Unificado senala:

Hay impedimentos para que el mundo indigena se represente en su integralidad, diversidad
cultural y riqueza étnico-lingiiistica, lo que a su vez impide que la television sea un medio
confiable desde el cual los pueblos y las comunidades indigenas transmitan a sus generaciones
mds jovenes y a la sociedad mayoritaria, sus conocimientos, visiones del mundo y realidades
sociales, culturales, politicas y econdmicas. Por el contrario, la representaciéon mediatica de
lo indigena se ha construido desde el mundo occidental, desde la mirada de minoria étnica
dependiente e inferior, llena de estereotipos estigmatizantes, provenientes de estructuras de
pensamiento derivadas de los procesos de colonizacion que ha sufrido el pais. Principalmente
los ancianos y mayores expresaron su preocupacion frente al tipo de productos audiovisuales
que llegan a sus comunidades. Consideraron que los mensajes que se transmiten son en
gran parte representaciones negativas y facilistas del mundo occidental. Lo mds grave es que
los jovenes y nifios expuestos a esos mensajes aun no tienen herramientas suficientes para
discernir entre lo que es positivo o negativo. La television en este caso es vista como una
amenaza a la pervivencia cultural de los Pueblos Indigenas. (CONCIP, 2017, p. 20)

No cabe duda que los medios tradicionales siguen teniendo importancia en la
representacion de los Pueblos Indigenas aun en medio de la irrupcién de lo digital.
Los medios escritos retinen los periddicos, revistas, libros y en general los materiales
impresos que, aunque han descendido en circulacién, contintian teniendo un impacto
en sectores estratégicos como los de la informacion, la educacién y la cultura. Durante
afios tuvieron una presencia hegemoénica vinculada con el adoctrinamiento religioso,
la cultura letrada, el ejercicio de la politica y la educacién, que a su vez tuvieron
implicaciones directas, muchas veces negativas y excluyentes, en la vida indigena.

La principal incidencia de los medios escritos sobre la representacion se ha hecho
comuinmente a través de la palabra escrita, la fotografia y las ilustraciones. Operan
normalmente a través de los géneros (noticia, perfil, entrevista, crénica, informes
especiales, investigacion periodistica, breves, entre otros), de determinadas rutinas
y practicas periodisticas, de procesos de recoleccién de informacién y edicién, de
ubicacion de la informacion en secciones especializadas y en partes especificas de los
periodicos.

El mundo audiovisual estd conformado por el conjunto de imdgenes, sonidos
y narrativas transmitidos a través de multiples soportes y pantallas como los de la
television abierta, la television por suscripcion, la television publica e institucional,



la radio, la television para la web, las plataformas de video en linea o por streaming,
entre otras. Las imagenes de sectores de la sociedad, como los Pueblos Indigenas,
aparecen en los medios de comunicacion audiovisuales a través de diferentes géneros,
pero especialmente de los sistemas informativos, los documentales, los programas de
opinién y las producciones de ficcion.

Estas realizaciones audiovisuales son importantes por los niveles de sus audiencias, su
circulacién y permanencia en soportes de memoria a los que las audiencias pueden
acceder en cualquier momento. Junto a los procesos de creacion y produccion, los
contenidos audiovisuales tienen diferentes circuitos de circulaciéon y procesos de
consumo y de apropiacion. Las imagenes de los Pueblos Indigenas son creadas por
distintos productores audiovisuales, circulan interna y externamente y son apropiadas
por audiencias muy diferentes, y a través de ellos participan en la construccion de lo
que imaginan que son esos pueblos.

Operaciones de sentido que intervienen en el discurso informativo

Entre las operaciones de sentido presentes en el periodismo escrito estan: la ubicaciéon
dentro del cuerpo del periddico, el tamafio de las notas, la titulacion y los antetitulos,
las imagenes que acompanan al texto, el género periodistico utilizado, la extensiéon de
la nota periodistica, las fuentes utilizadas para su redaccidn, la continuidad que se le da
al hecho, la contextualizacién de la informacidn, la descripcion de los personajes y su
entorno, la naturaleza y extension de las afirmaciones de los protagonistas de la pieza
periodistica y la argumentacion que sustenta su desarrollo.

Todas estas operaciones son utilizadas en la construccién de la informacién que
generan un sentido y ademas son fundamentales en la representacion de los Pueblos
Indigenas, sus acciones, conflictos, pensamientos y modos de vida. Tienen que ver
con la formacién del periodista y su experiencia previa, ademads del conocimiento que
tienen del objeto de su pieza informativa, pero también de otras practicas como la
orientacion del editor, la seccion a la que pertenece y el catalogo de sus fuentes.

En el lenguaje audiovisual las operaciones de sentido son muy variadas y a la vez
claves en la construccion de las representaciones sociales. Entre ellas estan el encuadre,
la clase de toma utilizada, la relacién de las imdgenes con el sonido, el ritmo, el
movimiento y las opciones cromdticas. También intervienen el trabajo de cada uno de
los oficios involucrados en la cadena de produccion y posproduccion, la seleccién de
actores y actrices y, en general, el casting, la escenografia y la relacién entre interiores
y exteriores, entre otros elementos.

Elssignificado no es algo que se agrega a todas estas operaciones, sino por el contrario ya
sucede en ellas. Esta consideracion es importante para evaluar las decisiones narrativas
y técnicas que influyen en las distintas formas de representacion.

133]



|34]

La representacion mediatica de los Pueblos Indigenas

“Representacién —escribe Stuart Hall (1997)- es una parte esencial del proceso
mediante el cual se produce el sentido y se intercambia entre los miembros de una
cultura. Pero implica el uso del lenguaje, de los signos y las imagenes que estan por, o
representan cosas’.

Por su parte, Julian Gonzalez Mina y Maribel Arteaga (2005, p. 16) sefialan:

La nocién de representacion social tan clara a la semidtica, a cierta historia cultural, a la
comunicologia, la estética y la filosofia resulta central. La idea esencial es que los textos
mediaticos inscriben los acontecimientos documentados en estructuras discursivas que les
dan sentido: la secciéon en que se nombra el acontecimiento, las porciones seleccionadas, el
modo como se ponen en escena, la duracion de las notas, son los indicios de esas estructuras
discursivas que las organizaciones informativas y medidticas trabajan, reproducen e imponen
sobre lo real mediatizado. (...) Los medios informativos, al mismo tiempo relativamente
auténomos, pero modulados por influencias que vienen de diferentes campos sociales (el
politico y el econémico, particularmente) contribuyen a favorecer ciertas representaciones
sociales, acenttian o moderan las formas heredadas de nombrar y discriminar, visibilizan u
ocultan los conflictos de los grupos sociales que, a su vez, apelan alos medios de comunicacion
como escenarios de visibilizacion y lucha por la expresion y representacion de si mismos, de
sus propias agendas y sus discursos.

La representacion de los Pueblos Indigenas los hace visibles socialmente, influye en las
comprensiones que se tiene de ellos, individual y colectivamente. De ahi su importancia.
Los Pueblos Indigenas han hecho un gran aporte al mundo de las representaciones a
través de su cosmogonia, su sentido del mundo y la naturaleza, sus comprensiones de los
otros, sus creencias, usos y costumbres, su rica simbologfa, el disefio que forma parte de su
cotidianeidad, como también de las imagenes que han construido a través de la fotogratia,
los documentales, las realizaciones de television y los sonidos que estan presentes en sus
musicas, sus rituales como también en sus grabacionese, incluso en sus podcast.

Tal como se afirma en el Plan de Television Indigena Unificado, “le corresponde al
Sistema de Television Nacional promocionar, producir y difundir diferentes calidades,
estilos, narrativas y estéticas; privilegiar el acceso, fomento y participacion ciudadana
hacia la construccién de una sociedad mas plural; fomentar la solidaridad, el goce de
los derechos humanos y la convivencia pacifica; y formar publicos reflexivos, mediante
un mayor control sobre el cardcter industrial predominante y los contenidos que
proyecta”. (CONCIP, 2017, p. 10)

La representacion de la imagen de un pueblo es una de las grandes posibilidades de
lo audiovisual como también una de sus mas grandes responsabilidades. La imagen
se determina en lo que es mostrado y de la forma como se hace: como aparecen
dibujados las personas y los pueblos en la informacién o en la ficcion, cudles son



sus caracteristicas mas destacadas, los contextos y antecedentes de sus acciones, su
ubicacién en las historias, sus relaciones con otros sujetos sociales.

“Se es indigena (sujeto individual) en tanto se auto-reconoce perteneciente a un
grupo identitario y esta persona es reconocida por su comunidad. (...) Cada pueblo
tiene sus referentes territoriales y espaciales propios, se organiza segin esquemas
tradicionales, con autoridades definidas y posee mecanismos de control social
inscritos en regulaciones del comportamiento individual y colectivo que los hacen
unicos” (CONCIP, 2017, p. 10). También en ese documento se sefialan dentro de las
responsabilidades de otros canales y prestatarios “la formulacién de los estandares y
lineamientos especiales que, en el marco del derecho a la comunicacion, el bloque
de constitucionalidad, la igualdad entre las culturas y la autonomia indigena, deben
acatar todos los prestatarios del servicio publico de television para garantizar la
adecuada visibilizacién, ponderacion cultural y protecciéon de los derechos de los
Pueblos Indigenas frente a los contenidos”. (CONCIP, 2017, p. 37)

Autorreconocimiento y creacion de contenidos

Como ya se observd, los Pueblos Indigenas cada vez le conceden més importancia a
la creacion visual y a la generacién de contenidos comunicativos propios. Esa nueva
realidad les permite autonomia, independencia creativa y procesos mas controlados
de autorrepresentacion. Son conocidas las experiencias de television local indigena y
sobre todo los colectivos de produccién audiovisual y las redes de radios comunitarias.
Estas ultimas han sufrido ataques de los grupos armados en afios pasados y algunos
comunicadores indigenas han sido asesinados.

Se ha incrementado el interés de los Pueblos Indigenas por participar con contenidos
propios en la television y los medios audiovisuales. Se ven como herramientas
atractivas de posicionamiento y difusion de sus mensajes a la sociedad mayoritaria.

La responsabilidad, la otra cara de la libertad

La television es definida como un servicio publico, es decir que compete a la vida
publica de una sociedad. La producciéon de imagenes y contenidos en los diferentes
soportes estdn amparados por lalibertad de expresion. Esta, a su vez, estd estrechamente
relacionada con la Responsabilidad Social (RS).

(La RS es) una manera de actuar de acuerdo a valores; una facultad de las personas y de las
organizaciones para comprender su condicion social y hacerse coparticipes de la construcciéon
de una sociedad justa y solidaria. Por esta razén podemos definir la RS como una “sensibilidad’,
en el doble significado de esta expresion: “sentir-con-el-otro” y “actuar-de-acuerdo-a-un-
sentido” La RS tiene, por lo mismo, un cardcter comunicacional, es decir, debe practicarse

135]



|36]

junto a otros, en referencia a otros, construyendo un “nosotros”. Por esta misma razdn, la RS
se desarrolla desde una “razén sensible” sobre el significado de lo publico y de la comunidad.
(PROHUMANA, 2002)

El centro de los temas que conforman la agenda de responsabilidad social de los
medios de comunicacion en América Latina son procesos relacionados con el propio
oficio periodistico y sus repercusiones en la sociedad. La calidad periodistica (86%), la
politica editorial transparente y responsable (80%), la libertad de expresion (80%), la
proteccion de la informacién (77%), la integridad periodistica (77%) y los contenidos
neutros y balanceados (71%), forman parte de un cuerpo fuerte de acciones de los
medios. Asi lo constaté la Fundacién para el Nuevo Periodismo Iberoamericano
cuando hace unos afios realizé un estudio sobre la responsabilidad social de las
empresas periodisticas. Lo que significa que mds que acciones sociales particulares, la
responsabilidad social de los medios esta asociada con la naturaleza, mision y finalidad
de los medios en una sociedad (Rey, et al., 2008, p. 62).

Una concrecién de la responsabilidad de los medios es la autorregulaciéon. Asi lo
sefalan los Indicadores de Desarrollo Mediatico de la UNESCO que afirma que la
mejor garantia para asegurar altas normas éticas y profesionales en el periodismo es la
autorregulacion voluntaria, que es asunto de forma y cultura. Las culturas mediaticas
nacionales pueden contar con la institucionalidad de la autorregulacién -coédigos de
ética, defensorias, comisiones para reclamos, publicacion o difusién de retractaciones
y correcciones, etc.— pero pueden resultar ineficaces sin que prevalezca la cultura
del escrutinio publico y por parte de colegas. Por el contrario, en algunos casos se
puede lograr efectivamente la autorregulacion sin estructuras o entidades nacionales
formales, sino mediante la vigilancia local e interna, la sensibilidad y transparencia en
cuestiones de ética y la exactitud en las noticias.

La autorregulacion es mas exitosa cuando interactia apropiadamente con todos los
actores dentro del sector medidtico —editoriales y propietarios/as, periodistas— y
también el publico en general. Las organizaciones mediaticas deben desarrollar codigos
de conducta ética y profesional que deben formar parte de la practica cotidiana.
Cuando no se desarrolla la autorregulacion de los medios, podran concentrarse los
esfuerzos en los temas centrales como las denuncias y los lineamientos éticos. “En
los Estados conflictivos, los medios podran exacerbar el conflicto y odio, pero no se
debe permitir que los esfuerzos por responder a esta situacién lleven hacia la censura
gubernamental con fines partidistas. La auto-regulacion con apoyo internacional para
la capacitacion ética y el monitoreo de los medios es preferible cuando sea posible. No
hay un solo modelo apropiado para todos los contextos” (UNESCO, 2008, p. 39)

La autorregulacion se suele expresar en los codigos de ética, en los defensores de las
audiencias o en los editores publicos, aunque habitualmente es el ejercicio de valores
periodisticos que determinan las practicas periodisticas y, en general, los modos de
representacion de los temas y actores de la sociedad.



III

30 BUENAS PRACTICAS
PARA UN PERIODISMO DE CALIDAD
SOBRE LOS PUEBLOS INDIGENAS






Hacia una representacion diferente de los Pueblos Indigenas
en los medios de comunicacion

Existen algunos temas centrales que intervienen decisivamente en la representacion
de los Pueblos Indigenas. En esta parte del documento se tematizan, acudiendo a
su caracterizacién a través de fuentes diversas como Naciones Unidas, UNESCO,
organizaciones de derechos humanos, organizaciones periodisticas y, por supuesto,
organizaciones indigenas. Se hace una especial mencioén a la Politica Piiblica de
Comunicacién de y para los Pueblos Indigenas y al Plan de Televisién Indigena Unificado
por considerarse que son propuestas valiosas que ha construido en afos recientes la
CONCIP sobre los grandes asuntos de la comunicacion y la informacion.

1391



|40]

1| RACISMO

La Declaracién sobre la raza y los prejuicios raciales de la UNESCO parte de la definicion
de que todos los seres humanos son pertenecientes a la misma especie y con el mismo
origen. “Nacen iguales en dignidad y derechos y todos forman parte integrante de
la humanidad” Considera ademds que “todos los individuos y los grupos tienen
derecho a ser diferentes, a considerarse y ser considerados como tales. Sin embargo,
la diversidad de las formas de vida y el derecho a la diferencia no pueden en ningun
caso servir de pretexto a los prejuicios raciales; no pueden legitimar ni en derecho ni
de hecho ninguna practica discriminatoria”. (UNESCO, 1978)

En su articulo 2° la Declaracion sefiala, ain con mas precision:

El racismo engloba las ideologias racistas, las actitudes fundadas en los prejuicios
raciales, los comportamientos discriminatorios, las disposiciones estructurales
y las practicas institucionalizadas que provocan la desigualdad racial, asi como
la idea falaz de que las relaciones discriminatorias entre grupos son moral y
cientificamente justificables; se manifiesta por medio de disposiciones legislativas
o reglamentarias y practicas discriminatorias, asi como por medio de creencias
y actos antisociales; obstaculiza el desenvolvimiento de sus victimas, pervierte a
quienes lo ponen en practica, divide a las naciones en su propio seno, constituye
un obstaculo para la cooperacion internacional y crea tensiones politicas entre
los pueblos; es contrario a los principios fundamentales del derecho internacional
¥, por consiguiente, perturba gravemente la paz y la seguridad internacionales”.
(UNESCO, 1978)

La Comisién Internacional de los Derechos Humanos y la Convencién Internacional
para la Eliminacién de toda forma de discriminacién Racial, por su parte, definen
el término “discriminacién racial” como toda distincion, exclusion, restricciéon o
preferencia basada en motivos de raza, color, linaje u origen nacional o étnico que tenga
por objeto o por resultado anular o menoscabar el reconocimiento, goce o ejercicio,
en condiciones de igualdad, de los derechos humanos y libertades fundamentales en
las esferas politica, econdmica, social, cultural, o en cualquier otra esfera de la vida
publica. (IMADR, 2001)

Hay practicas periodisticas que discriminan por razén racial, que consideran a
los integrantes de los Pueblos Indigenas como seres inferiores y que naturalizan
esta minusvaloracion a través de sus piezas periodisticas. Un recurso de la ficcién
audiovisual suele ser generar contrastes precisamente entre los poderosos y los débiles,
entre los blancos y los indigenas.



Recomendaciones para evitar el racismo

1- Extremar el cuidado al caracterizar a Pueblos Indigenas, autoridades, personajes o
cualquier integrante de sus colectivos, evitando usos o matices de lenguaje, imagen o
sonido que puedan generar interpretaciones racistas de los contenidos transmitidos.

2- Evitar toda forma de discriminaciéon que vulnere la igualdad entre los seres
humanos. La discriminacion puede estar presente en el lenguaje, las imégenes, la forma
de acercamiento al tema presentado o en la relacion con las personas involucradas en
la informacion.

3- Una de las maneras practicas de bloquear miradas racistas de los contenidos de
informacién o ficcidn sobre los Pueblos Indigenas es profundizar su conocimiento,
llevar a cabo acercamientos de acuerdo con sus autoridades, tener en cuenta el
contexto simbolico, social y cultural de sus formas de vida, y verificar estrictamente
los materiales realizados sobre ellos. Los prejuicios raciales suelen aparecer mas
frecuentemente cuando se desconoce la historia de los pueblos y sus relaciones con
otros sectores de la sociedad.

|41]



42|

2| EXOTIZACION Y MISERABILIZACION

Una de las formas relativamente habituales de presentacion de los Pueblos Indigenas en
los medios de comunicacidn es la recurrencia a su exotizacion, es decir, a su conversion
en pueblos o personas raras, extrafias y, por ello, diferentes. Junto al exotismo hay otra
representacion criticable que es la miserabilizacion.



Recomendaciones para evitar la exotizacion y la miserabilizacion

1- Es fundamental que los pueblos indigenas sean presentados desde su historia y sus
caracteristicas, es decir, sus realidades. La exageracion es en cualquier caso un recurso
que debe ser evitado puesto que suele conducir a visiones inadecuadas e idealizadas de
quienes son el objetivo de la informacién.

2- La miserabilizacion suele ser uno de los problemas de la representacion de los
Pueblos Indigenas, ocasionada entre otros motivos por las situaciones de pobreza que
vive una parte de sus integrantes. Los medios que ven en estas situaciones un potencial
informativo en que combinan extrafieza y aislamiento, exotismo y dramatismo son
propensos a enfatizar los hechos pero sin contextos ni causas.

3- Si bien la situacion general de los Pueblos Indigenas es de mayor vulnerabilidad
que la de otros sectores de la sociedad, hay dentro de ellos pueblos en situaciones mas
vulnerables. La representacion audiovisual debe ser muy consciente de eso puesto que
la comunicacion puede producir dafio y deteriorar aun mas la situacién de los mas
débiles.

4- La diferencia no es un problema sino una gran posibilidad narrativa. La diferencia
aporta a la diversidad y a la construcciéon de una nacién pluralista. Esta deberia ser una
orientacion del trabajo informativo de los periodistas.

|43]



|44]

3| ESTEREOTIPACION

Algo habitual en los medios de comunicacion es hacer uso de estereotipos para referirse
a determinados sectores sociales y, mds concretamente, a los Pueblos Indigenas. El
estereotipo condensa, reduce y cierra. Precisamente se utiliza para tratar de simplificar
su imagen, ya sea dentro del desarrollo de una informacion o en las narraciones de
ficcion. Al hacerlo, el estereotipo restringe la comprension sobre los seres humanos,
les resta la complejidad que tienen y, sobre todo, constrifie su contexto y su historia.

Asi como existen estereotipos negativos (el indigena como salvaje, perezoso o agresivo)
pueden existir estereotipos que, por el contrario, los presentan de manera idealizada,
exagerando ciertas caracteristicas que no coinciden con su vida real y cotidiana.

En Medios de comunicacién y empoderamiento indigena, Joseba Arregui escribe:

Cuando hablamos de indigenas se nos hace dificil liberarnos de las imagenes y estereotipos
creados por las diferentes olas de colonizacién que han descrito al indigena como un
ser barbaro, periférico, salvaje, primitivo, premoderno y anacrénico con una cultura
tradicional, local y estatica, incapaz de integrarse y convivir con la civilizacién moderna.
Debido a ello, los indigenas aparecen en nuestro imaginario colectivo como la antitesis
de la modernidad, como obstaculos al desarrollo que pertenecen al pasado, a un mundo
superado, y en la medida en que se integran en nuestro mundo tendemos a incluirlos en
categorfas modernas tales como campesinos o trabajadores. Este es el discurso del «indigena
desaparecido» (vanishing indian) que ha cultivado histéricamente la ideologia y sociedad
dominante”. (citado en Berraondo, M., 2006, p. 253)

Poco a poco las versiones estereotipadas de los indigenas han ido evolucionando hacia
el respeto a su cultura y una caracterizacion mas justa. Sin embargo atn persisten.



Recomendaciones para evitar los estereotipos

1- Verificar si las noticias y en general la informacion sobre los pueblos Indigenas
utilizan estereotipos que simplifican o distorsionan su imagen.

2- Tener cuidado con las idealizaciones de lo indigena que suelen partir de un
desconocimiento de su realidad.

3- Diferenciarlo propiamente indigena de otras categorias sociales como los campesinos
o trabajadores. A pesar que es posible este tipo de asimilaciones es importante resaltar
algunas caracteristicas de su identidad que le permita a las audiencias diferenciarlos
positivamente. La brevedad de la mayoria de las notas periodisticas, muy especialmente
las de television, requieren de mayor atencién y cuidado en esta materia.

4- Los estereotipos no solo circulan en los medios de comunicacién sino que suelen
estar presentes en la sociedad. Por eso es necesario redoblar los esfuerzos de los medios
para combatirlos afirmativamente.

5- Los estereotipos deben evitarse a toda costa en la publicidad que tiene una presencia
muy activa y persistente en los medios.

|45]



|46]

4| LEY DE ORIGEN, DERECHO PROPIO O DERECHO MAYOR

Es el conjunto de normas que se derivan desde el origen del mundo y que se atribuye a
quienes le asignaron a cada pueblo la tarea de cuidar la Tierra y vivir en armonia. Es el
mandato que rige la forma de vida de cada pueblo, lo que se debe hacer para retribuirle
a la naturaleza y sus espiritus y lo que se debe hacer para garantizar el equilibrio y la
armonia entre todos los seres. Este corpus juridico tiene reconocimiento constitucional
en Colombia y opera como un Sistema Especial y Auténomo en el ambito cultural
y territorial de cada pueblo, conforme a sus usos y costumbres, y es el que orienta
las decisiones y acciones que se aplican en la dindmica social, cultural y politica de
los Pueblos Indigenas a través de sus autoridades, procesos y organizaciones. (ONIC,
2014, p. 21)



Recomendaciones que propicien la comprension del Derecho Propio
de los Pueblos Indigenas

1- Una de las grandes dificultades de los medios de comunicacion es comprender que
los Pueblos Indigenas estan orientados por sus Leyes de Origen y que este Derecho
Propio y Mayor se diferencia de los sistemas juridicos y de regulaciones que guian a la
sociedad colombiana, que obviamente también son prescripciones para los indigenas
como ciudadanos y ciudadanas de un pais. Se requiere una especial sensibilidad para
tener presente este principio fundamental que determina las practicas de comunicacién
e informacion.

2- La representacion mediatica de los Pueblos Indigenas debe considerar sus Leyes
de Origen, ya que ellas informan sobre sus creencias y comportamientos cotidianos,
objetos de la informacion y de las recreaciones de la ficcion.

147]



|48]

5| SISTEMA JURIDICO

La Constitucién y las leyes colombianas aceptan y promueven la jurisdiccién
indigena. En su articulo 246 la Constitucién sefiala que “las autoridades de los pueblos
indigenas podran ejercer funciones jurisdiccionales dentro de su ambito territorial, de
conformidad con sus propias normas y procedimientos, siempre que no sean contrarios
a la Constitucion y leyes de la Republica” (Constitucion Politica de Colombia, 1991).
Por tanto, la jurisdiccién indigena se refiere a la potestad de los Pueblos Indigenas de
recurrir a sus autoridades e instancias internas para dar solucion a las controversias
que se generen dentro de sus territorios, asi como a la facultad de tomar decisiones,
juzgar y ejecutar hechos de acuerdo con sus normas tradicionales. Todo ello significa
una estrecha relacion de lo jurisdiccional con las comprensiones, sistemas simbolicos,
pensamientos y cosmogonias de los Pueblos Indigenas, fundamentales para una
adecuada representacion medidtica de los procesos de justicia en ellos.

Algunas de las quejas mas frecuentes con relacion a la representacion mediatica de los
Pueblos Indigenas es la alusion a procesos y decisiones de la jurisdiccion de la justicia
indigena. Esta queja se relaciona con la insistencia creciente que hacen los medios de
comunicacién en los comportamientos delictivos, particularmente en los noticieros
de television.

Pero junto a este tipo de enfoques existe un debate sobre los conocimientos que se
requieren para hacer un cubrimiento adecuado de los diferentes pasos involucrados en
los procesos judiciales, las autoridades que imparten justicia, las garantias y derechos
de los ciudadanos sometidos a juicio y las consecuencias de sus comportamientos.

La vulneracién del debido proceso, de la honra de las personas, de su imagen publica,
de su intimidad y del alcance de las imputaciones que reciben los ciudadanos y
ciudadanas han sido discutidos en manuales deontoldgicos, codigos de ética y
defensores del lector o del televidente en los medios, y por la jurisprudencia misma.

También se insiste en el papel que tienen los medios de comunicacién como instancias
decisivas para generar contextos publicos de la administracion de justicia, imadgenes
sociales de los delitos y de los imputados, percepciones arraigadas sobre el delito y
los delincuentes, e inclusive presiones sobre los investigadores, jueces y tribunales. La
idea popular es que los juicios se resuelven primero en los medios de comunicacién
y simultaneamente o después en las instancias jurisdiccionales. Un aspecto que
suele debatirse tiene que ver con las relaciones entre delitos cometidos, sentenciados
y cumplidos y el tiempo y naturaleza de la persistencia en la imagen publica de los
ciudadanos y ciudadanas.



Recomendaciones sobre procesos judiciales

1- Las secciones de justicia de los medios de comunicacidn, y especialmente de los
sistemas informativos, deben establecer criterios para el justo cubrimiento de las
noticias que se refieren a personas o Pueblos Indigenas involucrados en procesos
judiciales.

2- Es preciso que los encargados de la informacién diferencien claramente los
procedimientos y las decisiones que atafien a la jurisdiccién indigena de los de la
jurisdiccién ordinaria.

3- Los periodistas que cubren temas de justicia referidos a personas, grupos o Pueblos
Indigenas, deben tener un conocimiento actualizado de esta jurisdiccion especial.

4- A estos conocimientos se debe agregar una comprension cultural, porque no se trata
simplemente de una aplicacion de la mecdnica juridica a los hechos o acontecimientos
sobre los que se estd informando.

5- La condicién indigena de los imputados en algunos casos puede inducir a una
reprobable estigmatizacién o discriminacion que el periodismo debe evitar. Hay que
tener en cuenta que los estereotipos actdan en la construccién de la informacion. La
“criminalizacién” previa suele incidir en la imagen de los indigenas acusados de delitos.

6- Los delitos cometidos por o contra indigenas o sucedidos en territorios indigenas
atraen la atencién de los sistemas informativos de los medios de comunicacion.
Generalmente se presenta la noticia de lo sucedido sin mayor continuidad y, en
ocasiones, con problemas de contextualizacion. Son problemas que se suelen presentar
de manera general en este tipo de informacién y que necesitan especial cuidado por
parte de los periodistas y editores.

7- Una particularidad de los Pueblos Indigenas son sus figuras de autoridad, ligadas
al Derecho de Origen y con las que los miembros de las comunidades mantienen
relaciones y vinculos especiales que es preciso tener en cuenta en la elaboracién de
contenidos mediaticos.

|49]



|50]

6] TERRITORIO

La relacién de los Pueblos Indigenas con sus territorios trasciende lo simplemente
juridico y administrativo, para convertirse en un elemento simbdlico originario con
el que se mantienen relaciones muy profundas y ancestrales. “Los pueblos indigenas
tienen derecho a mantener y fortalecer su propia relaciéon espiritual, cultural y
material con sus tierras, territorios y recursos, y a asumir sus responsabilidades para
conservarlos para ellos mismos y para las generaciones venideras”. (DPLE, 2011)

Para los Pueblos Indigenas el territorio es un todo y no sélo se limita al uso del suelo:
articula la relacion entre el cosmos y todos los espacios fisicos del planeta. Incluye,
ademads, las dimensiones espirituales y cosmogonicas que explican el funcionamiento
del universo y le dan sentido a la Ley de Origen, Derecho Propio o Derecho Mayor,
segun el pensamiento de cada pueblo. En tal sentido, el territorio incluye las relaciones
que se establecen con cada uno de sus elementos tangibles e intangibles y el caracter
colectivo de esa relacién. (ONIC, 2014, p. 21)

En diferentes regiones de Colombia los Pueblos Indigenas reclaman la restitucion
de los territorios en los que suponen estuvieron asentados antes de los procesos de
despojo y colonizaciéon. Demandan también el dominio irrestricto sobre los recursos
del subsuelo, las aguas y las especies de la fauna y forestales, e incluso sobre los lugares
tradicionalmente considerados sagrados. Consistentemente con este reclamo se oponen
a cualquier desarrollo que se pretenda hacer sin su participacién y consentimiento.
(Tturralde, 2003, p. 18)

Tanto en los contenidos de la ficcién, como en los documentales, noticias e informes
periodisticos, el territorio forma parte central. En efecto, las informaciones suelen
tenerlo como escenario y una parte de su transformaciéon como centro de la
informacion se produce cuando se generan problemas territoriales como el despojo
de las tierras, su utilizacién indebida como corredores de los narcotraficantes o por
la presencia de grupos armados ilegales con intereses especificos. En ocasiones, el
territorio es un elemento mas de la ambientacién que permite la exotizacion o inclusive
la discriminacion, y no como un todo de gran sentido simbélico y cultural.



Recomendaciones para cubrir temas de territorialidad indigena

1- Es preciso que los productores audiovisuales hagan un especial esfuerzo por
comprender las relaciones que los Pueblos Indigenas tienen con su territorio, su
autonomia, los modos de habitarlo y las diferencias con las maneras occidentales de
entenderlo.

2- Hasta el presente, los territorios de los Pueblos Indigenas han sido vulnerados y
sometidos a numerosas manifestaciones de violencia por parte de diversos actores,
incluyendo los propios medios de comunicacion. Los periodistas deben comprender el
sentido que le dan los Pueblos Indigenas al territorio y tenerlo en cuenta al momento
de construir informacion sobre los territorios indigenas.

3- Los periodistas deben solicitar los permisos necesarios de las autoridades indigenas
para el ingreso a sus territorios.

4- Los periodistas deben tener en cuenta la importancia y el respeto debido a los sitios
sagrados de los Pueblos Indigenas y seguir los procedimientos que estos tienen para la
realizacion de grabaciones, fotografias u otros usos para contenidos mediaticos.

I51]



52|

7| COSMOVISION, CREENCIAS Y VIDA SIMBOLICA

Una parte definitoria de la vida de los Pueblos Indigenas —como la de cualquier
otro grupo humano- estd dada por el conjunto de comprensiones, creencias,
expresiones simbdlicas y, en general, cosmovisiones que preside sus modos de vida.
Y es precisamente este acervo simbdlico una de las diferencias mas marcadas con las
sociedades occidentales y habitualmente una de las dificultades més acentuadas a la
hora de su representacion en los medios de comunicacion.



Recomendaciones para cubrir la cosmovision de los Pueblos Indigenas

1- En la generacion de contenidos mediaticos —informativos o de ficcion- es preciso
que se tenga en cuenta el mundo simbdlico de los Pueblos Indigenas y las diferencias
particulares entre ellos que se difuminan cuando se llevan a cabo generalizaciones
inadecuadas.

2- No pocas acciones indigenas son facilmente comprensibles ni por los productores
medidticos ni por las audiencias. Tener en cuenta su horizonte simbdlico facilita y
ayuda a su comprension.

3- A veces se hacen traducciones inadecuadas entre los comportamientos indigenas y
las comprensiones occidentales. Un ejemplo es la profunda diferencia que los Pueblos
Indigenas establecen entre la hoja de coca y la cocaina y el significado del uso de la
primera en su vida cotidiana.

4- Los mamos, taitas, chamanes, sabedores o sabedoras y otras autoridades son figuras
centrales en la simbologia cotidiana de los Pueblos Indigenas. Su lenguaje, practicas
y experiencias simbdlicas deben ser tratados con especial cuidado por los periodistas
y creadores de contenidos mediaticos porque representan una de las dimensiones
fundamentales para la comprension de la vida indigena.

53]



|54]

8| DERECHO A LA IMAGEN

Es frecuente que representantes o integrantes de los Pueblos Indigenas se quejen
por la representacion que de ellos hacen los medios de comunicacion, que por
desconocimiento o tergiversacién presentan una imagen distorsionada que no es
compatible con sus identidades, tradiciones, comprensiones, culturas, formas de
gobierno, sistemas de justicia y aportes a la sociedad, entre otras dimensiones de su
vida cotidiana.

En la actualidad, los Pueblos Indigenas estan muy interesados en desarrollar su propia
comunicacion a través de las tecnologias y los lenguajes de los medios contemporaneos.
Esto explica por qué cada vez es mas la importancia que los Pueblos Indigenas
le conceden a la imagen que otros generan de ellos y su diferencia con la que ellos
realizan. Los medios de comunicacién son en este aspecto fundamentales y deben
extremar su cuidado al aportar a la construccion social de una imagen que recoja con
justicia y veracidad sus creencias, historia, sistemas simbélicos y modos de vida.



Recomendaciones sobre la autorrepresentacion indigena en los medios

1- Los medios de comunicacion pueden colaborar al derecho a la propia imagen de los
Pueblos Indigenas facilitando la circulacién de sus producciones cuando ambas partes
lo estimen conveniente.

2- Una parte importante del derecho a la imagen es la imagen conservada. Los medios
de comunicacién suelen tener bancos de imagenes de afos de realizaciones que se
deberian compartir con los pueblos indigenas para que estos puedan desarrollar
archivos patrimoniales digitales.

3- La television publica, por su propia naturaleza, estimula la creacion de materiales
audiovisuales y digitales referidos alos Pueblos Indigenas, como también su circulacion,
distribucion, intercambio y conservacion. El Plan de Television Indigena Unificado
asi lo contempla. La formacion de jovenes realizadores indigenas, de acuerdo a las
decisiones de sus autoridades y sus planes de vida, es un objetivo prioritario de ese
Plan. Los medios de comunicaciéon privados y publicos, las agencias de cooperacién,
las universidades y los creadores independientes pueden ser colaboradores eficientes
en esta tarea.

155]



|56]

9| DIVERSIDAD Y SINGULARIDAD

Con frecuencia los medios de comunicaciéon unifican la visién sobre los Pueblos
Indigenas. Todos los indigenas son iguales, parece ser el tema de muchas realizaciones,
desconociendo que si bien hay una generalizacion posible, cada uno de los 115 pueblos
que actualmente existene en Colombia tiene su propia singularidad. La especificidad
de la vida de los Pueblos Indigenas estd presente en sus historias, sus cosmogonias,
sus creencias, sus simbologias, sus lenguas y sus comprensiones sobre el mundo y la
naturaleza. La singularidad de los Pueblos Indigenas enriquece la diversidad de la
sociedad.

Los medios de comunicacién son fundamentales para posibilitar el desarrollo de la
diversidad de una sociedad, ya sea por la diversidad de sus soportes, lenguajes, géneros
y audiencias, pero también por la apertura al pluralismo de la sociedad, sus multiples
actores, la diversidad de su agenda tematica y la circulacion de diferentes modos de
comprension e interpretacion.

Una queja de los Pueblos Indigenas es que sus agendas informativas, sus comprensiones
y modos de vida no pasan por los medios de comunicacién sino excepcionalmente,
a través de hechos conflictivos, delitos, expresiones de protesta y reivindicaciones de
caracter politico.

Es razonable exigir que los medios, para cumplir con su potencial democratico, reflejen
la diversidad de la sociedad. La diversidad social tiene multiples facetas: género, edad,
raza, etnicidad, casta, idioma, credo religioso, capacidad fisica, orientacion sexual,
nivel de ingresos y clase social, entre otras. Las organizaciones mediaticas tienen
considerable poder de dar forma a la manera en que la sociedad experimenta la
diversidad.

En el documento Plan de Television Indigena Unificado, la CONCIP ha llamado la
atencion para que las ofertas institucionales, procedimientos y metodologias que se
disefien e implementen en el marco de la politica piblica de comunicacién indigena
deben ser culturalmente adecuadas y pertinentes, es decir que deben atender las
singularidades de cada pueblo y comunidad indigena, asi como los niveles relativos
de vulnerabilidad que padezcan, para lo cual la participacion, concertacién y consulta
previa son los mecanismos que corresponden al estatus y derechos de los Pueblos
Indigenas segun la legislacion y la jurisprudencia nacional e internacional. “En la
ejecucion de esta politica publica el gobierno se cuidara de tratar alos Pueblos Indigenas
bajo un mismo rasero cultural, adecuando sus procedimientos administrativos para
tal fin”, (CONCIP, 2017, p. 38)



Recomendaciones para tratar la diversidad cultural indigena

1- Es importante que los medios de comunicacion, los periodistas y los generadores de
contenidos conozcan la particularidad de los Pueblos Indigenas a los que se refieran
en sus producciones. Por eso es clave evitar todo tipo de generalizaciones que le resten
valor a la diversidad.

2- Los estereotipos que son una forma de generalizacion inadecuada suelen usarse en
los medios para diferenciar a los diferentes Pueblos Indigenas, muchas veces a través de
atribuciones superficiales cuando no claramente discriminadoras que deben evitarse.

3- La diversidad de una sociedad se enriquece no por el aislamiento sino por una
interrelacion justa y provechosa entre culturas diferentes. Por eso es conveniente,
cuando se vea necesario, que se establezcan relaciones entre los Pueblos Indigenas y
otros sectores de la sociedad.

4- Un mensaje importante que pueden dar los medios es involucrar a los Pueblos
Indigenas de manera adecuada en el conjunto de la vida social colombiana.

157]



|58]

10| INTERCULTURALIDAD

Contradiciendo viejos modelos de imposicion de una cultura “blanca” u “occidental’,
desde los anos 80 se invoca cada vez con mds fuerza el lema de la interculturalidad, la
cual puede ser definida como “la apropiacion selectiva de conceptos entre diferentes
culturas para construir un didlogo pluralista entre iguales” (Rappaport, 2008, p. 5)

La diversidad multicultural se erige desde hace unas tres décadas como un valor
primordial para el pais, valor que de hecho es nombrado oficialmente como riqueza
de la nacién. Pero la principal manifestacion oficial de esta nueva vision es la
Constitucion de 1991, la cual afirma desde sus primeras lineas que “el Estado reconoce
y protege la diversidad étnica y cultural de la Nacion” (Articulo 7, Constitucién Politica
de Colombia, 1991).

En la Politica de Comunicacién Propia de los Pueblos Indigenas de Colombia se escribe:

Entendemos que la interculturalidad representa un vinculo complementario
ideal entre culturas diferentes a partir de condiciones equilibradas de interaccion,
donde no haya una cultura dominante y otras subalternas y donde todas tengan las
mismas posibilidades de incidencia como de reafirmacién. La interculturalidad es
ante todo un ejercicio comunicativo y en su elaboracién politica, desde el deber
ser, esta conceptualmente diseflada para ser ejercida en una relacion simétrica
y armonica entre las culturas. El reto estd en tener que construirla en medio de
una realidad de dominacién e imposicion cultural de afectacion constante a los
territorios indigenas que ponen en grave peligro la pervivencia de los pueblos.
(ONIC, 2014, p. 17)

Esta idea fue reafirmada en el Plan de Television Indigena Unificado, asi:

En una sociedad que se asume diversa desde el punto de vista étnico y cultural,
la interculturalidad como concepto y practica, por un lado promueve modelos
simétricos de relaciones entre las diferentes culturas, de tal forma que ninguna
predomine sobre las otras, a la vez que el Estado evita amparar a una en particular
en detrimento de las demads; y por el otro lado favorece y estimula el didlogo y
la comunicacién interculturales sin el riesgo que la diversidad se vea diluida. La
interculturalidad es por lo tanto un ideal que demanda cambios sustanciales en el
disefio y el accionar delainstitucionalidad, a fin de evitar asimetrias e imposiciones,
y que, por el contrario, garanticen que los ciudadanos (indigenas y no indigenas)
adquieran y desarrollen habilidades comunicativas proclives a interactuar con
quienes son distintos en condiciones de equidad y respeto”. (CONCIP, 2017, p. 41)



Recomendaciones para construir relaciones interculturales

1- La representacion de la vida de los Pueblos Indigenas es ya una oportunidad de
interculturalidad que depende del tratamiento de la informacién y los contenidos
de ficcion, si es abierta al didlogo entre iguales, honesta, respetuosa, rigurosa,
documentada y pluralista.

2- Los Pueblos Indigenas pueden ofrecer a la sociedad comprensiones, sistemas de
interpretaciéon y modos de vida que enriquecen a culturas diferentes. Los medios de
comunicacién son mediadores que lo deben posibilitar, o por el contrario, impedir u
obstaculizar.

3- La mirada medidtica puede propiciar el encuentro intercultural tramitando
adecuadamente las diferencias.

4- El equilibrio, la simetria y la armonia deben ser caracteristicas fundamentales en la
visién medidtica de lo intercultural, que sélo se puede dar en la igualdad entre pares
diferentes y nunca a partir de posiciones hegemoénicas de una cultura sobre otra.

5- La caracterizacién de los personajes, la seleccién de sus intervenciones, el tiempo
dedicado a cada uno de ellos, el tratamiento de las imagenes, son todos procedimientos
de la informaciéon que influyen sobre la adecuada presentacion mediatica de la
interculturalidad.

6- La interculturalidad requiere ecuanimidad en la visibilidad. Ello exige que los
medios de comunicacion tengan en cuenta la agenda de los Pueblos Indigenas desde
sus propias necesidades y demandas, y no solamente desde las de los productores
medidticos.

1591



|60]

11| AUTONOMIA INDIGENA

Los Pueblos Indigenas han insistido en que se les permita desarrollar de manera
auténoma sus formas de vida y comunicacién propia. Esta autonomia compete al
ambito cultural y a las dindmicas sociales y territoriales, que no deben considerarse
como amenaza para el resto de la sociedad. Asi lo dicen explicitamente: “Deberd
la sociedad, y sobre todo la institucionalidad, transformarse para adecuarse a una
realidad cultural diversa, como lo hemos tenido que hacer los Pueblos Indigenas en
los ultimos siglos. No se puede esperar que sélo nuestros pueblos cambien y se adapten
a un modelo de sociedad que quiere permanecer en el status quo”. (ONIC, 2014, p. 21)



Recomendaciones para respetar la autonomia indigena

1- Una parte de la autonomia indigena es el respeto informativo de los pueblos, que
deben ser consultados sobre la informacién que se haga sobre ellos y que ademas debe
contar en lo posible siempre con la participacion activa de sus puntos de vista.

2- Las personas en general y los grupos sociales como los Pueblos Indigenas tienen
pleno derecho a guardar silencio o a mantener una postura silenciosa cuando lo
consideren necesario.

l61]



|62]

12| DERECHOS HUMANOS

Hay un conjunto de derechos de los Pueblos Indigenas que han sido reconocidos a
través de multiples convenciones, declaraciones e instrumentos juridicos y sociales de
caracter nacional e internacional y que forman parte de desarrollos de la reflexion y la
jurisprudencia de los derechos humanos, los cuales son orientaciones basicas para su
representacion medidtica.

Progresividad, conexidad e indivisibilidad. Desde la perspectiva de los derechos
humanos individuales y colectivos esta politica ptiblica busca ajustarse a los estandares
de derechos de los Pueblos Indigenas, en especial los relativos a la autonomia,
participacion, territorio, reconocimiento, proteccion e igualdad, y ser en todo caso
consecuente con el principio segtn el cual tales derechos son indivisibles, conexos
entre si y con otros derechos, y de garantia o materializacion progresiva.

Fortalecimiento de las identidades, culturas y autonomias indigenas. La mayor
aspiracion de la Politica Publica de Comunicacion Indigena es contribuir a fortalecer
la identidad cultural y la autonomia de los Pueblos Indigenas. Para tal fin evitara la
generacion de impactos que afecten su integridad, promovera la acciéon sin daiio,
el Buen Vivir y todas las nociones de calidad de vida o vida armonica que tengan,
procurando el acceso diferencial a los conocimientos, saberes, técnicas y tecnologias
foraneas de comun aceptacion por las sociedades, debido al potencial que tienen de
generar bienestar, en la medida que asi lo demanden o lo decidan. (ONIC, 2014, p. 38)



Recomendaciones sobre los derechos humanos de los Pueblos Indigenas

1- Todas las piezas informativas y los contenidos de ficcién deben tener en cuenta
la existencia y la aceptacion colectiva de estos derechos. Casi todos aparecen en este
manual presentados de manera particular con sus debidas recomendaciones para
lograr buenas practicas.

2- La participacion, en el campo concreto de la representaciéon medidtica, se hace
posible a través del reconocimiento de sus puntos de vista y las interpretaciones de sus
autoridades y organizaciones. También, y muy especialmente, de su propia produccién
comunicativa.

3- La propuesta de accién sin dafio “plantea la importancia de fortalecer las capacidades
que tienen todas las sociedades para construir una convivencia armdnica y para
gestionar las tensiones y las diferencias sin la mediacion de la diferencia”’. (PUJ &
USAID, 2017, p. 17)

4- Uno de los aportes que se han hecho desde las epistemologias del Sur es el concepto
y la practica del Buen Vivir, en que ademas han participado desde sus concepciones
y modos de vida los Pueblos Indigenas. Los informadores y creadores de contenidos
de ficcion tienen en ese enfoque un valioso aporte para la orientacion de su trabajo.

5- El enfoque diferencial es clave para la representacion medidtica de los Pueblos
Indigenas. “Comunicar con enfoque diferencial permite una comprensiéon mds
profunda y precisa de las vulnerabilidades y realidades que experimentan los sujetos”.
(PUJ & USAID, 2017, p. 19)

|63]



|64]

13| ESTIGMATIZACION Y DISCRIMINACION

Durante todo este tiempo los medios de comunicacién han reproducido, reforzado,
apoyado y popularizado las visiones negativas y estereotipadas que las sociedades
mayoritarias han tenido sobre los PT’s. La influencia de los medios de comunicacion
de masas ha recreado, mantenido y reforzado los mitos y discursos colonizadores
favoreciendo su adopcién como parte de la cultura popular, a través, sobre todo,
del cine, radio y television. El resultado, tal y como senalan, afecta a todas las capas
sociales que conforman la sociedad dominante ya que la permanente difusion social
de un imaginario descalificador del «diferente», impregna a todos los sectores de
las sociedades nacionales: los indigenas no sélo son discriminados por los grupos
mas beneficiados, lo cual podria atribuirse a una herencia ideoldgica colonial, sino,
también, por los miembros no-indigenas de su propio sector social. Ya sea porque
el ciudadano pobre no-indigena encuentra y prefiere encontrar su identificacion
cultural en el comportamiento de los estratos hegemodnicos y privilegiados, o bien
porque el desprecio por el «otro» descalificado, convierte tal ejercicio en el reaseguro
de la existencia de un grupo «inferior» en la escala social, que le permite obtener
beneficios secundarios en posibles alianzas politicas y oportunidades de acceso a
mayor participacién social. (Arregui, 2006, p. 252)



Recomendaciones para evitar la estigmatizacion y la discriminaciéon

1- Si bien las caracteristicas relacionadas con el género, la etnia, la profesion, la
orientacion sexual, la raza, la cultura, la condicion de victima o victimario o el estatus
econdémico son esenciales para describir una situacién o un personaje, las etiquetas
pueden llegar a ser limitantes en la medida en que generan estigmas, empobrecen
la percepcion que otros pueden tener de un individuo o de una situacion, estimulan
las divisiones y restringen la capacidad de empatia. Se deben evitar las descripciones
reduccionistas y propender por relatos amplios, rigurosos, contextualizados y libres de
prejuicios. (PUJ & USAID, 2017, p. 21)

2- Es necesario tener en cuenta la forma en que las personas pertenecientes a
poblaciones histéricamente discriminadas desean ser representadas y nombradas, asi
como la forma en que se conciben y entienden su historia. (PUJ & USAID, 2017, p. 54)

|65]



|66]

14| PLURALIDAD DE LENGUAS

Una de las grandes expresiones de la diversidad y a la vez de la riqueza cultural de
Colombia es el conjunto de las lenguas que se hablan en su territorio, en su gran
mayoria indigenas, aunque también de grupos afrocolombianos, raizales y del pueblo
romani.

Como se afirma en la Politica de Proteccion de la Diversidad Etnolingtiistica, una
lengua “no es simplemente un instrumento de comunicacion convencional que podria
ser sustituido por otro mas difundido, permitiendo asi una comunicacién entre un
mayor numero de seres humanos” (MinCultura, 2010, p. 347). Una lengua es una
creacién altamente complejay la expresion de la historia de un pueblo, como también
de su identidad, de su sistema simbdlico, de su memoria milenaria, de sus practicas de
convivencia y de su expresion creadora autéonoma. Como lo sefialé en su momento, la
Autoridad Nacional de Gobierno de la ONIC, “la cultura para nuestras comunidades
es una realidad integral. No es posible disgregarla por sectores o manifestaciones,
pues la cultura hace parte de la cosmovision, del modo de vida y visién del desarrollo
espiritual, social y organizativo de los pueblos”.

En la Politica de Proteccién de la Diversidad Etnolingiiistica del Ministerio de Cultura
se afirma que en ella se cruzan dos politicas culturales fundamentales: la de valoracién
de la diversidad cultural de Colombia y la del rescate de su patrimonio.

Los medios de comunicaciéon pueden aportar apoyando y creando condiciones
favorables para la conservacion, respeto y desarrollo de las lenguas pero, como
afirma la Politica, son “las poblaciones hablantes y depositarias de una lengua nativa
particular, en ultima instancia, las que la protegen, la desarrollan, la fortalecen o la
abandonan. Poca capacidad de intervencion tienen las instituciones si las generaciones
adultas de un pueblo particular no transmiten su idioma a las nuevas generaciones”
(MINCULTURA, 2010, p. 359)

Una problematica fundamental, que debe ser parte de un gran didlogo entre los Pueblos
Indigenas, los medios de comunicacién, la institucionalidad cultural, educativa y
comunicativa y otros actores, es la presencia activa de los medios en la vida cotidiana
de los indigenas, sobre todo de los niflos, las nifias, los adolescentes y los jovenes, y
de los nuevos contenidos digitales a través de diversos soportes, entre ellos el teléfono
moévil y la internet.



Recomendaciones sobre pluralidad de lenguas

1- La UNESCO recomienda que los medios empleen lenguajes e idiomas que reflejen
la diversidad lingiiistica de la regién donde esta su publico. (UNESCO, 2008, p. 35)

2- Uno de los indicadores que senala la UNESCO para el desarrollo mediatico es que
los medios empleen los idiomas utilizados por los grupos marginados (2008, p. 35).
En ese sentido, los medios de comunicacién deben contribuir al reconocimiento,
valoracién, respeto y conservacion de las lenguas indigenas.

3- Es importante renovar los esfuerzos para que los medios impresos faciliten la
divulgacion de las lenguas indigenas, las traducciones al espafiol y otros idiomas de
sus creaciones, el reconocimiento de su aporte en todos los niveles de la sociedad y
particularmente en el educativo.

4- El buen ejemplo debe empezar por casa. Hay medios de comunicacién con
participacion de periodistas indigenas. Su presencia, actuacién y reconocimiento debe
valorarse, porque su intervencion seguramente ayudara a una mejor comprension de
los Pueblos Indigenas y sus culturas. Otro indicador de desarrollo mediatico de la
UNESCO es la presencia de periodistas de grupos étnicos, lingiiisticos o religiosos
minoritarios que garantice una representacion justa en todo el sector mediatico,
incluyendo su alta gerencia”. (2008, p. 36)

|67]



|68]

15| PROYECTOS POLITICOS

Uno de los temas de los Pueblos Indigenas que mas interesa a los medios de
comunicacién y a los periodistas es la comprensiéon y movilizacion politica de los
indigenas a través de mingas, marchas, posiciones publicas, etc.

Pero es a la vez uno de los temas en que se encuentran mas divergencias entre las
realidades indigenas y las representaciones medidticas. Las luchas por el territorio,
el papel de las comunidades indigenas en medio del conflicto, las tensiones entre los
pueblos y actores ilegales como narcotraficantes, paramilitares, guerrillas y grupos
residuales, son frecuentemente objeto de noticia.

El Plan de Television Indigena Unificado prioriza: la visibilizaciéon de las luchas y
demandas territoriales, sociales y politicas; las denuncias sobre afectaciones de sus
derechos fundamentales y colectivos; y la formacién de generaciones mas jovenes en
practicas de comunicacién y de gobierno propio. (CONCIP, 2017, p. 20)



Recomendaciones para cubrir los proyectos politicos de los Pueblos Indigenas

1- Una de las estigmatizaciones mas frecuentes de los medios tiene que ver con el
cubrimiento de los proyectos politicos de los Pueblos Indigenas. Hay que cuidar las
asociaciones que se hagan, tratando de contextualizar y explicar el significado de sus
acciones politicas.

2- Las expresiones politicas de los Pueblos Indigenas estan relacionadas con
dimensiones culturales como la lucha por el territorio, el sentido simbdlico de la
tierra, la colectivizacion de las decisiones, las formas de celebracién involucradas en
las mingas y el significado de la autoridad. Por eso es preciso evitar la criminalizacion
de la participacién politica de los Pueblos Indigenas pues se convierte en un recurso
informativo injusto y de discriminacion.

3- Las acciones politicas de los Pueblos Indigenas no pueden ser despojadas de los
complejos problemas sociales que las explican. Hacerlo induce a la simplificacion y al
sefialamiento publico indebido.

4- La criminalizacion suele apelar a recursos dramdticos que destacan los efectos
negativos de la protesta social y la deslegitiman. Como sefiala Julidn Gonzalez Mina,
“se reconoce en los medios una valoracién positiva a la resistencia de las comunidades
cuando estas acciones respaldan de alguna manera la institucionalidad o pueden ser
aprovechadas por quienes la representan; sin embargo, el valor de la resistencia civil se
convierte en sedicion cuando se deviene adversa al orden publico”. (2005, p. 71)

|69



|70]

16| MEMORIA Y REPRODUCCION CULTURAL

La preservaciéon de la memoria es una de las grandes dimensiones de la vida de
los Pueblos Indigenas. Aun en las més dificiles condiciones y en las circunstancias
histéricas y sociales mas contrarias, asi lo han hecho. Los medios audiovisuales son a
la vez generadores de memoria y lugares de la memoria. Dada esta naturaleza, es mas
necesaria y urgente una representacion responsable y justa de estos pueblos.

“Los Pueblos Indigenas tienen el derecho a preservar, usar, desarrollar, revitalizar y
transmitir a las generaciones futuras sus propias historias, lenguas, tradiciones orales,
filosofias, sistemas de conocimientos, escritura y literatura; y a designar y mantener
sus propios nombres para sus comunidades, individuos y lugares” (Articulo XIV de la
Declaracién Americana de Derechos de los Pueblos Indigenas).



Recomendaciones sobre la memoria cultural de los Pueblos Indigenas

1- Los medios de comunicacién pueden aportar a la conservacién y difusion de la
memoria de los Pueblos Indigenas.

2- El material informativo producido por los medios puede convertirse en material
patrimonial y de memoria de los Pueblos Indigenas.

3- Esimportante que se lleven a cabo iniciativas para que los Pueblos Indigenas puedan
acceder en condiciones justas a su memoria audiovisual y documental recogida en
repositorios y archivos.

4- Es fundamental colaborar con la memoria indigena a través de la creacion de
plataformas digitales cuyos criterios de organizacion, conservacion y acceso partan de
los propios pueblos y sus autoridades.

5- Los realizadores de informacion deben incorporar el pasado y el presente de los
diferentes Pueblos Indigenas a la memoria social mas amplia de la nacién.

6- Es importante que los periodistas consulten la memoria que los diferentes pueblos
han ido construyendo desde sus propias realidades.

7- Los medios deben tener en cuenta y acceder a las fuentes de memoria que los
propios pueblos determinen como legitimas.

|71]



72|

17| RELACION CON LA SOCIEDAD

Todos los sectores sociales deben tener la oportunidad de ser representados
adecuadamente en los medios audiovisuales, de expresarse, de hacer circular sus
interpretaciones y puntos de vista. “Los medios comerciales y mayoritarios cuentan
con las capacidades técnicas y econémicas que les permite hegemonizar los medios y
espacios, reduciendo el acceso libre y desde lo propio a las comunidades indigenas al
servicio de television” (CONCIP, 2017, p. 25).

Los medios pueden informar sobre los intereses de todo grupo de la sociedad y
permitir que los diversos grupos accedan a informacién y diversién. Los medios
pueden crear una plataforma para que cada grupo de la sociedad se visibilice y se
haga escuchar. Pero los medios también pueden engendrar la desconfianza, el temor, la
discriminacion y la violencia al reforzar los estereotipos, fomentar la tension entre los
grupos, y excluir a ciertos grupos del discurso publico. (UNESCO, 2008, p. 35)



Recomendaciones sobre la relacion social de los Pueblos Indigenas

1- La especificidad de los Pueblos Indigenas no puede convertir su informacién en un
mundo aislado y sin contacto con los temas de la agenda publica.

2- Los medios de comunicacién deben buscar la relacién de las realidades de los
Pueblos Indigenas con las de otros sectores de la sociedad mayoritaria. Fomentar el
didlogo entre diversos es una tarea imprescindible. Toda representacion mediatica es
un ejercicio de interculturalidad.

|73]






Operaciones de sentido e informativas que se deben tener en cuenta
para una representacion diferente de los Pueblos Indigenas en los
medios de comunicacion

Ademids de la agenda temdtica expuesta existen unas operaciones de sentido que
estdn presentes en la practica cotidiana de la comunicacién y la informacién que
deben tenerse en cuenta para una mejor representacion de los Pueblos Indigenas en
los medios. Algunas de ellas aparecen frecuentemente tanto en los monitoreos de
la informacién sobre otros temas (educacion, género, conflicto) como también en
los codigos éticos, los consultorios de ética, los manuales de autorregulacion y las
consultas a las oficinas de defensores del lector y del televidente.

A continuacion se describen las mas destacadas operaciones informativas que inciden
en la representacion mediatica de los pueblos indigenas.

1751



|76]

18| LA DIVERSIDAD DE LA AGENDA

Se critican con relativa frecuencia las agendas reiterativas, monotematicas y poco
diversas de los medios de comunicacion. La presencia de la problemitica indigena en
la agenda medidtica es muy pobre, tanto en cantidad de informacién como en calidad
de la misma. Hay algunos temas que copan habitualmente la agenda informativa
como sus expresiones politicas coyunturales, los problemas ecoldgicos y de tierras,
las influencias del conflicto en la vida de algunas comunidades indigenas, los
comportamientos delictivos de algunos de sus integrantes, la aplicacién de la justicia
indigena y sus colisiones con la justicia convencional y el seguimiento de problematicas
sociales asociadas a la pobreza como la desnutricion.



Recomendaciones para construir agendas informativas

1- Es fundamental insistir en agendas plurales que no concentren la informacion sino
que la abran a la diversidad de temas que viven las comunidades.

2- Es preciso romper la unicidad y la reiteracion de las agendas informativas con las
que se empobrece la representacion de los Pueblos Indigenas.

|77]



178]

19| LA PLURALIDAD DE LAS FUENTES

Una de las cuestiones que provoca mds discusiones sobre la representacion a través de
los medios es la diversidad de las fuentes. En numerosos estudios se ha constatado que
la informacién es poco plural, demasiado institucional y sin presencia de los diferentes
sectores de la sociedad.

Los Pueblos Indigenas tienen una participacién muy baja y restringida en los medios
de comunicacién. No son considerados fuentes legitimas para opinar y generar
interpretaciones sobre los problemas de la sociedad mayoritaria. Por lo general se da en
problemas que les atafen particularmente con lo que se ve disminuida su intervencion
como ciudadanos y ciudadanas y como parte fundamental del debate ptiblico de los
grandes asuntos de la sociedad.



Recomendaciones para incorporar fuentes indigenas
1- Las fuentes de la informacién deben ser en lo posible variadas, contrastantes y que
aporten a la comprensién de la complejidad de los problemas presentados por los

medios.

2- Hay que tener en cuenta los voceros legitimos de los Pueblos Indigenas como parte
importante del espectro de fuentes de la informacién sobre sus asuntos.

3- Los Pueblos Indigenas deben ser reconocidos como fuentes de conocimiento,
comprension e interpretacion de las realidades de la sociedad en general.

1791



180]

20| LA CONSTRUCCION DEL CONTEXTO

Los estudios también enfatizan en la gran ausencia de contexto en la produccion
informativa. Generalmente se presentan los hechos con la rapidez que exigen los
medios, pero también con superficialidad no exenta de distorsiones y errores. Son
pocos los informes mds extensos y documentados y cada vez menor la informacion
que se recoge a partir de la reporteria en el campo, debido a decisiones econémicas y a
la disminucién de los equipos de periodistas en los medios. La memoria, por tanto, es
frégil y el analisis de causas y consecuencias pobre.



Recomendacion para la construccion de contextos

El contexto de la informacion de los Pueblos Indigenas tiene componentes historicos,
culturales, de derecho propio, de comprensiones y creencias que deben ser considerados
en la elaboracion de la informacion o de los contenidos de ficcion.

181]



182]

21| EL PANORAMA DE LOS GENEROS

La narracién informativa se hace a través de géneros que son diferentes segtin el medio
de que se trate. Entre ellos estan el informe, el perfil, la noticia, las breves, la cronica o
la entrevista. Aunque se hacen esfuerzos por diversificar el paisaje de los géneros, en
realidad es poco diverso y plural. Hay una saturacion de las noticias y las breves.



Recomendacion sobre los géneros
La diversidad de los géneros y su adecuacion a lo que los medios estdn narrando es

fundamental para responder por la complejidad e integralidad de los asuntos sobre los
Pueblos Indigenas que cubren.

183]



|84]

22| ELRIGOR Y LA PRECISION

Una de las cualidades del periodismo de calidad es la precision en la preparacion, la
recopilacion, la sistematizacion y la elaboracion de la informacion. Muchas situaciones
atentan contra el rigor informativo: la excesiva velocidad de reaccién, la disminucién
de los grupos periodisticos, la concentracién excesiva en la relacion telefénica y el
acceso a la informacién en la web, la ausencia de investigacion, la restriccion del
catdlogo de las fuentes, la intromision indebida del entretenimiento en la construccién
de la informacion, la falta de conocimientos sobre los temas trabajados, la necesidad
de formacion permanente de los periodistas, etc.

23| AUTORREFERENCIALIDAD DE LOS MEDIOS

Pierre Bordieu habla del “enclaustramiento de los medios”, que Gonzalez Mina (2005)
define como “la situacién en que los productores colectivos trabajan de la misma
manera, se encuentran en los mismos lugares y nichos, se (re)conocen entre si y
compiten por obrar primero los mismos objetos” Y un poco mas adelante sefiala:

Los eventos complejos referidos a comunidades indigenas resultan tratados de
cinco maneras: a) una que los reduce a mecanismos rutinizados de tratamiento
de la informacién (en este caso, melodramatizacién, maniqueismo informativo,
protagonismo/antagonismo, hechos de orden publico, curiosidad o exotismo);
b) sencillamente son ignorados debido a que no se poseen los instrumentos
intelectuales requeridos para su abordaje; ) se recurre a un “experto o autoridad”
externa a las comunidades; d) se individualiza y se personaliza la informacién via
seleccion de un testigo; y e) se recurre a la representacion colectivista (que borra
las diferencias o las disuelve en la imagen de una masa indiferenciada).



Recomendaciones para ampliar la oferta de contenidos sobre los Pueblos Indigenas

1- Es preciso construir un enfoque propio del medio de comunicacién sobre el mundo
indigena y su cobertura o por lo menos de los sectores sociales que forman parte de su
informacion diaria.

2- Aunque es practicamente imposible esperar que los medios tengan secciones
dedicadas a los Pueblos Indigenas, probablemente en las regiones del pais con mayor
presencia de sus comunidades se espera que tengan un enfoque de esta naturaleza.

3- Se espera que los medios comunitarios y los medios indigenas, por su cercania a la
realidad indigena, proporcionen una informacion mds cualificada sobre los Pueblos
Indigenas.

4- No son pocos los problemas que se producen por el uso, a veces indiscriminado, de
las noticias que aparecen en unos medios y en otros. Hay que generar alertas sobre las
implicaciones y problemas de estos usos.

185]



|86]

24| OMISION, EUFEMINIZACION O INVISIBILIZACION

Es aquella funcién mediante la cual lo indigena es ignorado, escamoteado o
renominalizado para evitar referirlo directamente. En relaciéon con los Pueblos
Indigenas, esta funcion se expresa en el uso de términos suceddneos (caucanos,
lugarefios, pobladores) o en susupresion o anulacion en los discursos y representaciones
mediaticas (Gonzalez Mina y Arteaga, 2005, pp. 57-66). La omision es una de las
formas de la negacion.



Recomendaciones para evitar la invisibilizacion de los Pueblos indigenas

1- La forma de nombrar es parte de las buenas practicas periodisticas. Se requiere que
los informadores usen el lenguaje que sea adecuado para denominar los hechos sobre
los cuales informan a la ciudadania.

2- Es preciso que los elaboradores de informacién evalten periédicamente lo que han
dicho sobre los Pueblos Indigenas u otros sujetos politicos, pero especialmente sobre
los temas que debiendo aparecer sobre ellos nunca han aparecido.

3- Una practica interesante puede ser explorar la noticiabilidad indigena en los medios
cercanos para observar aquellos temas o enfoques que han quedado por fuera de la
agenda, sus razones y los aprendizajes que ello deja.

4- Como lo sefiala Gonzalez Mina, es preciso diferenciar entre la voz de los indigenas
como “testigos” y su voz como voceros de pronunciamientos publicos de su respectivo
colectivo.

5- Es importante nombrar a los indigenas identificindolos en singular, porque permite
reconocer la heterogeneidad cultural de la nacién.

6- El derecho de propiedad colectiva que la ley reconoce en los resguardos indigenas,
el ejercicio de los cabildos como autoridades tradicionales, el derecho a la educacién
propia y la diversidad de las lenguas nativas son algunas de las particularidades de las
cuales el discurso de los medios debe encargarse con mayor cuidado. (Gonzélez Mina
y Arteaga, 2005, p. 66)

187]



188

25| SEGREGACION O EXCLUSION

“La segregacion demarca los limites entre el nosotros y ellos en clave identitaria, la
adscripcion a otro espacio social. La no co-espacialidad. No necesariamente designa
un estigma, sino que afirma la exclusién” (Gonzélez Mina y Arteaga, 2005, pp. 81-84)

También Gonzilez Mina y Arteaga se refieren a otro concepto complementario
que es la colectivizacion, definido como el conjunto de mecanismos a través de los
cuales las diferencias internas de un sujeto, cosa u objeto son sustituidas por una
representacion que las unifica e iguala, suprimiéndolas o presentdndolas como una
unidad indiferenciada; asi por ejemplo: “los indigenas’, “las comunidades nativas”, “los
aborigenes” (2005, pp. 67-68)



Recomendacion para evitar la indiferenciacion de los Pueblos Indigenas

Si bien puede ser adecuado colectivizar en algunos momentos de la informacion, se
recomienda limitar su uso. Siempre que se pueda es preferible la adscripcién mads
especifica de los Pueblos Indigenas.

1891



|90]

26| VICTIMIZACION

“Alude a la representacion de los conflictos o a la compleja situacién historica de
los Pueblos Indigenas, reduciéndolo todo a una imagen simplificada que no sélo
los suplanta presentandolos como sujetos arrastrados por circunstancias adversas,
grupos sin capacidad de resistir, en situacién de impotencia, completa vulnerabilidad
e indefension”. (Gonzélez Mina y Arteaga, 2005, pp. 69-71)



Recomendacion para evitar la victimizacion de los Pueblos Indigenas

No se trata de negar la condicién de marginalidad en la que se encuentra un nimero
importante de comunidades indigenas en el pais. El problema reside en que se asimila
la condicién indigena al dolor, la herida, el llanto, la pobreza y la mendicidad para
sacar ventaja informativa de la dramatizacion (Gonzalez Mina y Arteaga, 2005). Los
medios deben aprender de la evaluacion de las formas de victimizacién que estin
utilizando en su propia cobertura o que aparecen en la cobertura de otros para cambiar
su aproximacion a los Pueblos Indigenas.

191]



192]

27| CRIMINALIZACION

La conflictividad social, la protesta publica y las complejas dindmicas de exclusion y
pobreza, son recreadas en clave moral (bien/mal; legal/ilegal), situando a los Pueblos
Indigenas del lado del actor que amenaza, que pone en peligro el orden social y opera
formas ilegales de protesta publica y naturalizando su condicién. (Gonzalez Mina y
Arteaga, 2005, pp. 71-85)



Recomendaciones para evitar la criminalizacion de los Pueblos Indigenas

1- La conflictividad social que han vivido los Pueblos Indigenas es uno de los temas
mads importantes de la informacion sobre ellos, pero sobre todo un campo de reflexién
en torno a las comprensiones que tramitan los medios sobre los principios, proyectos
y acciones politicas indigenas.

2- No se debe simplificar lo que es complejo. Esta estrategia informativa hace perder
mucho de la densidad politica de los Pueblos Indigenas: sentido colectivo, procesos
de construcciéon de comunidad, modos de la solidaridad, persistencia del buen vivir,
entre otros.

193]



|94]

28| DEFENSA Y REVALORIZACION

Es pertinente considerar formas ambiguas de heroizacion (el sujeto transformado en
héroe de una causa que no es la suya, sino la del grupo o sector social que lo designa,
como ocurre con la promovida “resistencia civil de los pueblos indigenas”), y también
los intentos consistentes de reconocimiento y valoracién del otro”. (Gonzélez Mina y
Arteaga, 2005, pp. 84-85)



Recomendacion para revalorizar a los Pueblos Indigenas

La defensa y la revalorizacion es una funcién de representaciéon que reconoce los
aportes de los Pueblos Indigenas.

195]



|96]

29| ARCAIZACION

Este procedimiento erréneo constituye al “otro” en un sujeto que pertenece a otro ambito
y lugar en el tiempo social. Segtn esto, los Pueblos Indigenas no son contemporaneos,
no pertenecen a nuestro tiempo histdrico. Es el tiempo del incivilizado, del no
moderno, del exdtico, del pasado de museo o muerto y, en ultimas, de la armonia con
la naturaleza y las fuerzas teliiricas. “La arcaizacion suele usarse para hacer rendir, en
clave promocional y publicitaria, la naturaleza del otro”. (Gonzalez Mina y Arteaga,
2005, pp. 85-88)



Recomendacion para evitar la arcaizacion

Reducir a los Pueblos Indigenas a un pasado estdtico, sin presente ni futuro es
contribuir a su arcaizacién. Hay que tener en cuenta los aportes de su historia y las
dindmicas que viven en la actualidad. Los medios son fundamentales en ello.

197]



198]

30| COSIFICACION

“Convierte al otro en objeto de mis fuerzas y mi dominio, a la espera de mi poder
y mi accién, depende de fuerzas que me pertenecen. (...) Cercana a la funciéon de
segregacion, hace una lectura que renuncia a concebir al otro como otro potente.
Ustedes no son capaces”. (Gonzalez Mina y Arteaga, 2005, pp. 89-91)



Recomendacion practica para evitar la cosificacion

La insistencia en la incapacidad es una forma de anulacion del otro que los medios
deben evitar en la informacion y los contenidos de ficcién de los Pueblos Indigenas.

1991



[100|

Bibliografia

Aboriginal Affairs and Northern Development (2015). First Nations communications
Toolkit. Canada.

ACNUDH (2013). Declaraciéon de las Naciones Unidas sobre los Derechos de los
Pueblos Indigenas. Recuperado 20 de noviembre de 2018, de https://www.ohchr.org/
Documents/Publications/UNDRIPManualForNHRIs_SP.pdf

Arregui, J. (2006). Medios de Comunicacién y Empoderamiento indigena. EnREDando
con las Nuevas Tecnologias En Berraondo, M. (coord.), Pueblos indigenas y Derechos

Humanos. Bilbao, Espafia: Instituto de Derechos Humanos, Universidad de Deusto.

Chartier, Roger (2010). Aprender a leer, leer para aprender. Recuperado 1 de diciembre
de 2018, de http://www.lalectura.es/2008/chartier.pdf

CHIRAPAC, (2013). Racismo, Medios de Comunicacion y Pueblos Indigenas. Lima,
Pert: SINCO

CONCIP (2017). Plan de Television Indigena Unificado. Bogota, Colombia: ANTV.
Constitucion Politica de Colombia, 1991.

Doyle, M. (2013). Los medios masivos de comunicacién en las luchas de los Pueblos
indigenas. Abordajes desde los estudios sobre comunicacién. ESTUDIOS, XXV(30),
107-122.

DPLF (Due Process of Law Foundation) (2011). Manual para defender los derechos de
los pueblos indigenas. Washington, USA: DPLE

Gonzélez, E. (2009). Nuevas férmulas, nuevos medios: la comunicacién de los pueblos
indigenas andinos. Actas del I Congreso Internacional Latina de Comunicacién Social.

Gonzélez Mina, ]. y Arteaga, M. (2005). La representacion de lo indigena en los medios
de comunicacion. Medellin: Hombre Nuevo.

Gutiérrez, E (2013). La Comunicaciéon como Estrategia de Defensa de los Derechos de
los Pueblos Indigenas de América del Sur. CEFREC.

Hall, S (1997). Representation: Cultural Representations and Signifying Practices.
London: Sage Publications.

Harding, R. (2005). The media, aboriginal people and common sense. The Canadian
Journal of Native Studies, XXV (1), 311-335.



Hernandez, F (2012). Politica de comunicaciéon indigena, caracteristicas y
compromisos. Recuperado 20 noviembre, 2018, de http://clacpi.org/observatorio/
mexico-politica-de-comunicacion-indigena-caracteristicas-y-compromisos/

Hernandez, E (2014). Comunicacion Indigena e Interculturalidad. México.

IMADR (2001). La Convencidn sobre la eliminacién de toda forma de discriminacion
racial (ICERD) y su Comité (CERD): Una guia para actores de la sociedad civil. Suiza:
IMADR.

INADI (2006). Informe Las representaciones de los pueblos indigenas en radio y
television. Buenos Aires, Argentina.

Iturralde, D. (2003). Pueblos indigenas, derechos econémicos, sociales y culturales y
discriminacion. Revista IIDH, 38, 234-256.

Leguizamon, C. (2013). La mirada y la representacién de los Pueblos Indigenas en los
medios de comunicacion. Recuperado 20 noviembre, 2018, de http://www.tierraviva.
org.py/wp-content/uploads/2013/11/relatoria.pdf

Magallanes, C., y Ramos, J. (2016). Miradas propias: pueblos indigenas, comunicacion y
medios en la sociedad global. Chasqui, 131, 421-425.

Maraion, F, y Muiiz, C. (2012). Estereotipos medidticos de los indigenas. Analisis
de las representaciones en programas de ficcion y entretenimiento de televisoras en
nuevo leén. Razén y Palabra, (80), 1-23.

Ministerio de Cultura de Colombia (2010). Compendio de politicas culturales. Bogota:
MINCULTURA.

Morales, G. (2011). Los medios de comunicacién vinculados a las estrategias de
resistencia y afirmacion cultural de los pueblos indigenas. Caso Kankuama TV. Saber,
Ciencia y Libertad.

Mora, P. (2018). Mdquinas de la vision y espiritu de indios. Bogota: IDARTES.

Moscato, D. (26 de abril de 2016). Cultural Resiliency and the Rise of Indigenous
Media. Media and Communication, (14), (38-41).

Nairn, R., McCreanor, T. y Moewaka Barnes, A. (2017). Mass media representations of
indigenous peoples. Auckland, Nueva Zelanda: SHORE & Whariki Research Centre.

ONIC (2014). Politica Publica de Comunicacion Propia de los Pueblos Indigenas de
Colombia, Bogota, Colombia: ONIC & MINTIC.

[101]



[102|

ONU-DH México (2007, 9 agosto). Medios de Comunicaciéon y Pueblos Indigenas.
Abrir comunicacién para escuchar diferentes voces. Recuperado 20 noviembre, 2018,
de https://www.hchr.org.mx/images/doc_pub/foromediosyPLpdf

Pineda, V. (2018). Politicas de Exclusion en el uso de los Medios de Comunicacién
hacia los Pueblos Indigenas. In L. De la Madrid, & A. Cintora (Eds.), Didlogos diversos
para mds mundos posibles (pp. 143-156). Ciudad de México, México: UNAM.

PROHUMANA (2002). La responsabilidad social: Construyendo sentidos éticos para el
desarrollo. Santiago de Chile: Fundacién Prohumana.

PUJ & USAID (2017). Comunicarnos sin dafio: una perspectiva psicosocial. Bogota:
Pontificia Universidad Javeriana.

Rappaport, J. (2008). Utopias interculturales. Intelectuales puiblicos, experimentos con la
cultura y pluralismo étnico en Colombia. Bogota: Universidad del Rosario.

Rey, G, et al (2008). La otra cara de la libertad. La responsabilidad social empresarial
en medios de comunicacion de América Latina. Bogotd: Fundacion para el Nuevo
Periodismo Iberoamericano, Avina y Fundaciéon Carolina, Pontificia Universidad
Javeriana.

Sanabria, J. (2017). Representaciones y autorrepresentaciones indigenas en los medios
masivos de comunicacién. En J. M. Pereira (Ed.), Humanidades Digitales, Didlogo de
Saberes y Prdcticas Colaborativas en Red (pp. 1-7). Bogotd, Colombia: Ed. Javeriana.

Sarrazin, J. (2009). Representaciones sobre lo indigena y su vinculo con tendencias
culturales globalizadas. Anagramas, 14(27), 163-184.

Stavenhagen, R. (2007). Los Pueblos Indigenas y sus Derechos. Ciudad de México,
México: UNESCO.

Téllez,N. (2014). Medios de comunicaciény prejuicio hacialos indigenas. Disertaciones,
7(1), 260-262.

UNESCO (1978). Declaracién sobre Raza y Prejuicios Raciales (Actas de la Conferencia
General, 20a reunion). Recuperado 1 de diciembre de 2018, de https://unesdoc.unesco.
org/ark:/48223/pt0000114032_spa.page=61

UNESCO (2008). Indicadores de Desarrollo Medidtico: Marco para evaluar el desarrollo
de los medios de comunicacién social. Paris: PIDC-UNESCO.

UNICEF (2003). Los Pueblos Indigenas en Colombia. Derechos, politicas y desafios.
Bogota, Colombia: UNICEE












